## سورۂ ماکدہ مدنی ہے اس میں ایک سو ہیں آیتیں اور سولہ رکوع ہیں

شروع كريا مول الله كے نام سے جو برا مهمان نمايت رحم والا ہے۔

اے ایمان والواعمد و پیاں پورے کرو' (ا) تمہارے گئے مورثی چوپائے حلال کئے گئے ہیں (۲) بجزان کے جن کے نام پڑھ کر سنا دیئے جا کیں گ<sup>(۳)</sup> مگر حالت احرام میں شکار کو حلال جاننے والے نہ بننا کیفینا اللہ جو چاہے تھم کر تاہے۔(۱)

اے ایمان والو!اللہ تعالی کے شعائر کی بے حرمتی نہ کرو



يَايَثُهَا الَّذِيْنَ امَنُوْآ اَوْفُوْ الْإِلْعُقُوْدِ وْ الْحِلَّتْ لَكُوْنِهِيْمَتْ الْكَوْنَهِيْمَتْ الْكَنْعَامِرالْامَالْمُثْلَ عَلَيْكُوْ غَيْرَتُجْلِ الصَّيْدِ وَانْنُوْمُوُمُّ إِلَّ اللّهَ يَحْدُومَا يُرِيْدُ ۞

يَائِهُا الَّذِيْنَ امْنُوالانِجُنُوا شَعَآ إِمَا لِلهِ وَلَا الشَّهُوَ الْحَوْامَ

(۱) عُقُودٌ عَفَدٌ كى جمع ہے 'جس كے معنى گرہ لگانے كے ہيں۔ اس كااستعال كسى چيز ميں گرہ لگانے كے لئے بھى ہو تا ہے اور پخت عمدو پيان كرنے پر بھى۔ يمال اس سے مراد احكام اللى ہيں جن كا اللہ نے انسانوں كو مكلف ٹھرايا ہے اور عمدو پيان و معاملات بھى ہيں جو انسان آپس ميں كرتے ہيں۔ دونوں كا ايفا ضرورى ہے۔

- (۲) بَهِنِمَةٌ چوپائ (چار ٹاگوں والے جانور) کو کما جاتا ہے۔ اس کا مادہ بَهُمّ، إِنهَامٌ ہے۔ بعض کا کمنا ہے کہ ان کی گفتگو اور عقل و فنم میں چونکہ ابمام ہے' اس لیے ان کو بَهِنِمَةٌ کما جاتا ہے۔ أَنعَامٌ اونٹ گائے' بَری اور بھیڑکو کما جاتا ہے کیونکہ ان کی چال میں نری ہوتی ہے۔ یہ بَهِنِمَةُ اَلاَنعَامِ نراور مادہ مل کر آٹھ قسمیں ہیں' جن کی تفصیل سورۃ الاُنعام آیت نمبر ۱۳۳۳میں آئے گی علاوہ اذیب جو جانورو حثی کملاتے ہیں مثلاً ہرن' نیل گائے وغیرہ' جن کا عموا شکار کیا جاتا ہے' یہ بھی حلال ہیں۔ البتہ حالت احرام میں ان کا اور دیگر پر ندوں کا شکار ممنوع ہے۔ سنت میں بیان کروہ اصول کی روسے جو جانور ذُو نَابِ اور جو پر ندے ذُو مِخلَبِ نمیں ہیں' وہ سب حلال ہیں' جیسا کہ سورہ بقرۃ آیت نمبر ۱۳۵ کے حاشیہ میں تفصیل گرر چی ہے۔ ذُو نَابِ کا مطلب ہے وہ جانور جو اپنے کچلی کے دانت سے اپنا شکار جھیٹتا پکر تا ہو۔ اور چیرتا ہو' مثلاً شیر' چیتا' کتا' بھیڑیا وغیرہ اور ذُو مِخلَبِ کا مطلب ہے وہ پر ندہ جو اپنے نینج سے اپنا شکار جھیٹتا پکر تا ہو۔ مثلاً شیر' بویتا' کتا' بھیڑیا وغیرہ اور ذُو مِخلَبِ کا مطلب ہے وہ پر ندہ جو اپنے نینج سے اپنا شکار جھیٹتا پکر تا ہو۔ مثلاً شیر' بھیا ہوں عقورہ و میں عقاب وغیرہ اور دُو مِخلَبِ کا مطلب ہے وہ پر ندہ جو اپنے نینج سے اپنا شکار جھیٹتا پکر تا ہو۔ مثلاً شیر' بویتا' کتا' بھیڑیا وغیرہ اور دُو مِخلَبِ کا مطلب ہے وہ پر ندہ جو اپنے بینج سے اپنا شکار جھیٹتا پکر تا ہو۔ مثلاً شیر' بھیٹتا ہوں۔
  - (۳) ان کی تفصیل آیت نمبر ۳ میں آرہی ہے۔
- (٣) شَعَآنِرَ ، شَعِيْرَةٌ کی جمع ہے 'اس سے مراد حرمات الله ہیں (جن کی تعظیم و حرمت الله نے مقرر فرمائی ہے) بعض نے اس عام رکھا ہے اور بعض کے نزدیک یمال جج و عمرے کے مناسک مراد ہیں لیعنی ان کی بے حرمتی اور بے تو قیری نہ کرو-ای طرح جج و عمرے کی ادائیگی میں کسی کے درمیان رکاوٹ بھی مت بنو 'کہ یہ بھی بے حرمتی ہی ہے۔

نہ ادب والے میں ول کی ('' نہ حرم میں قربان ہونے والے اور پٹے پہنائے گئے جانوروں کی جو کعبہ کوجارہے ہوں (۲) اور نہ ان لوگوں کی جو بیت اللہ کے قصد سے اپنے رب تعالیٰ کے فضل اور اس کی رضاجوئی کی نیت سے جارہے ہوں''' ہاں جب تم احرام آثار ڈالوتو شکار کھیل سکتے ہوں''' جن لوگوں نے تمہیں مسجد حرام سے رو کا تھا ان کی دشنی تمہیں اس بات پر آمادہ نہ کرے کہ تم حد سے گزر جاؤ' (۵) نیکی اور پر بیزگاری میں ایک دو سرے کی امداد کرتے رہو اور گناہ اور ظلم وزیادتی میں کی امداد کرتے رہو اور گناہ اور ظلم وزیادتی میں

وَلَا الْهَدُى وَلَا الْقَلَلْ بِهِ وَلَا آلِيْنَ الْبَيْدَ الْعُوَامُ يَبْتَغُونَ فَضُلَّامِنَ دَّيِّهِمُ وَمِضُوا نَا وَإِذَا حَلَلْتُهُ فَاصُطَادُوا وَلاَ يَغِيمَنَكُمُ شَنَانُ قَوْمِ أَنْ صَدُّوكُمُ عَنِ الْسَعْدِ الْحَوْمِ الْنَصَادُ وَالْمَعْلِمِ الْحَوْمِ تَمْتَدُو وَاوَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّوا التَّقُوٰى وَلاَتِعَاوَنُوا عَلَى الْإِنْهُ وَالْعُدُوانِ " وَاتَّعُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ شَيْدِينُ الْفِقَا لِ

(۱) ﴿ اَلشَّهُوْ الْمُوَالْمُو اللهِ مِعْ مِراد اس سے جنس ہے بعنی حرمت والے چاروں مہینوں (رجب و والقعدہ و والحجہ اور محرم) کی حرمت بر قرار رکھو اور ان میں قال مت کرو۔ بعض نے اس سے صرف ایک مہینہ یعنی ماہ ذوالحجہ (ج کا مہینہ) مراد لیا ہے۔ بعض نے اس محم کو ﴿ فَافْتُلُوا الْمُتَّرِكِيْنَ حَدِثَ وَمُورَت نہیں۔ وونوں احکام کے اپنے اپنے وائرے ہیں جن میں تعارض نہیں۔

(۱) هَذَىٰ الیے جانور کو کما جاتا ہے جو حاجی حرم میں قربان کرنے کے لئے ساتھ لے جاتے تھے۔ قَلاَئِدُ قلاَدَةٌ کی جمع ہے جو گلے کے پنے کو کما جاتا ہے 'یمال جج یا عمرہ کے موقع پر قربان کئے جانے والے ان جانوروں کو مراد لیا گیا ہے۔ جن کے گلوں میں علامت اور نشانی کے طور پر جوتے یا پنے ڈال دیئے جاتے تھے پس قلائد سے مقصود وہی جانور ہوئے جنہیں حرم لے جایا جاتا تھا۔ یہ مدی کی مزید تاکید ہے۔ مطلب یہ ہے کہ ان جانوروں کو کسی سے چھینا جائے نہ ان کے حرم سے جائے میں کوئی رکاوٹ کھڑی کی جائے۔

(٣) لعنی جج و عمرے کی نیت ہے یا تجارت و کاروبار کی غرض ہے حرم جانے والوں کو مت رو کو نہ انہیں ننگ کرو۔ بعض مفرین کے نزدیک ہیہ احکام اس وقت کے ہیں جب مسلمان اور مشرک اکٹھے جج و عمرہ کرتے تھے۔ لیکن جب آیت ﴿ إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ جَسَّ فَلَايَعْمَ بُواالْمُسْجِدَا لِحَوَّا مَرْجَدُ مَعَلِم هِمْ هانا ﴾ (التوبہ- ٢٨) "مشرکین تو پلید ہیں "پس اس برس کے بعد وہ خانہ کعبہ کے پاس نہ جانے پائیں" نازل ہو گئی تو مشرکین کی حد تک سے تھم منسوخ ہو گیا۔ بعض کے نزدیک ہے آیت محکم یعنی غیر منسوخ ہو گیا۔ بعض کے نزدیک ہے آیت محکم یعنی غیر منسوخ ہے اور سے تھم مسلمانوں کے بارے میں ہے۔ (فتح القدیر)

<sup>(</sup>٣) یمال امراباحت یعنی جواز بتلانے کے لیے ہے۔ یعنی جب تم احرام کھول دو تو شکار کرنا تمہارے لیے جائز ہے۔

<sup>(</sup>۵) کیعنی گو تهمیں ان مشرکین نے ۲ ہجری میں مسجد حرام میں جانے سے روک دیا تھالیکن تم ان کے اس رو کئے کی وجہ سے ان کے ساتھ زیادتی والا رویہ اختیار مت کرنا۔ دسٹمن کے ساتھ بھی حلم اور عفو کاسبق دیا جا رہا ہے۔

مدد نه کرو<sup>' (۱)</sup> اور الله تعالیٰ ہے ڈرتے رہو' بے شک الله تعالیٰ سخت سزادینے والا ہے۔(۲)

تم پر حرام کیا گیا مردار اور خون اور خزیر کا گوشت اور جس پر اللہ کے سوا دو سرے کانام پکارا گیا ہو (۲) اور جو گلا گھٹنے سے مرا ہو (۳) اور جو کسی ضرب سے مرگیا ہو (۳) اور جو اور جو کسی کے اور جو اور جو کسی کے سینگ مارنے سے مرا ہو (۱) اور جے در ندوں نے پھاڑ کھایا ہو (۱) کین اسے تم ذرجی کر ڈالو تو حرام نہیں (۸)

حُرِّمَتُ عَلَيْكُوْ الْمَيْتُةُ وَالدَّمُ وَكَعُوْ الْخِنْدِيْرِ وَمَا الْهِلَ لِغَيْرِ الله يه وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوْفُوذَةُ وَالْمُثَرَّدِّيَةُ وَالتَّطِيعَةُ وَمَا اكَلَّ السَّبُهُ الْاَمَا ذَكِيْتُوْسُوكَا فُرْبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَانْ تَسْتَقِّسُوا بِالْاَذْكُورِ ذَلِكُونِهُ فَيْ الْمُؤْمِدَ كِيسِ الذِيْنَ كَفَرُ وُامِنْ دِيْنِكُمُ فَلاَ تَخْنُوهُمُ وَاخْتَونُ الْبُؤَمِرَ الْمُلُتُ اللَّهُ وَيُنْكُمُ وَالْمُمْتُ

- (۱) یہ ایک نمایت اہم اصول بیان کر دیا گیا ہے۔ جو ایک مسلمان کے لیے قدم قدم پر رہنمائی مہیا کر سکتا ہے۔ کاش مسلمان اس اصول کو ایناسکیں۔
- (۲) یمال سے ان محرمات کا ذکر شروع ہو رہا ہے جن کا حوالہ سورت کے آغاز میں دیا گیا ہے۔ آیت کا آنا حصہ سور ہُ بقرہ میں گزر چکا ہے۔ (دیکھیے آیت نمبر ۱۷۳)
  - (m) گلاکوئی شخص گھونٹ دے یا کسی چیزمیں کھنس کر خود گلا گھٹ جائے۔ دونوں صورتوں میں مردہ جانور حرام ہے۔
- (۴) کسی نے پھر'لاٹھی یا کوئی اور چیز ماری جس سے وہ بغیر ذرج کیے مرگیا۔ زمانۂ جاہلیت میں ایسے جانو روں کو کھالیا جا آ تھا۔ شریعت نے منع کر دیا۔

بندوق کا شکار: بندوق کا شکار کیے ہوئے جانور کے بارے میں علاکے درمیان اختلاف ہے۔ امام شوکانی نے ایک حدیث سے استدلال کرتے ہوئے بندوق کے شکار کو حلال قرار دیا ہے۔ (فتح القدیر) یعنی اگر بسم اللہ پڑھ کر گولی چلائی گئ اور شکار ذرج سے پہلے ہی مرگیاتو اس کا کھانا اس قول کے مطابق حلال ہے۔

- (a) چاہے خود گرا ہویا کسی نے پہاڑ وغیرہ سے دھکا دے کر گرایا ہو۔
- (٢) نَطِيْحَةُ ، مَنْطُوْحَةٌ كَ معنى ميں إلى الله عنى كى نے اسے ككر مار دى اور بغير ذرج كيے وہ مركبا-
- (۷) لینی شیر' چیتا اور بھیٹریا وغیرہ جے ذوناب ( کچلیوں سے شکار کرنے والے در ندوں میں سے کسی نے) اسے کھایا ہو اور وہ مرگیا ہو۔ زمانۂ مجاہلیت میں مرجانے کے باوجود الیبے جانور کو کھالیا جاتا تھا۔
- (۸) جمہور مفسرین کے نزدیک بے احتیٰ تمام فہ کورہ جانوروں کے لیے ہے یعنی مُنْخَنِفَةٌ ، مَوْفُوذَةٌ ، مُمُتَرَدِّيَةٌ ، نَطِیْحَةٌ اور درندوں کا کھایا ہوا 'اگر تم انہیں اس حال میں پالوکہ ان میں زندگی کے آثار موجود ہوں اور پھر تم انہیں شرعی طریقے سے ذبح کرلو تو تمہارے لیے ان کا کھانا حلال ہو گا۔ زندگی کی علامت بے ہے کہ ذبح کرتے وقت جانور پھڑکے اور ٹائکس مارے۔ اگر چھری پھیرتے وقت بے اضطراب و حرکت نہ ہو تو سمجھ لویہ مردہ ہے۔ ذبح کا شرعی طریقہ بے کہ بم اللہ

اور جو آستانوں پر ذرج کیا گیا ہو (۱) اور یہ بھی کہ قرعہ کے تیروں کے ذریعے فال گیری کرو (۲) یہ سب بدتریں گناہ ہیں ' آج گفار تمہارے دین سے نامید ہو گئے' خبردار! تم ان سے نہ ڈرنااور مجھ سے ڈرتے رہنا' آج میں نے تمہارے لیے دین کو کائل کر دیا اور تم پر اپنا انعام بھرپور کر دیا اور تمہارے لیے اسلام کے دین ہونے پر رضامند ہو گیا۔ پس تمہارے لیے اسلام کے دین ہونے پر رضامند ہو گیا۔ پس جو شخص شدت کی بھوک میں بے قرار ہو جائے بشر طیکہ کسی گناہ کی طرف اس کا میلان نہ ہو تو یقینا اللہ تعالی معاف کرنے والا اور بہت بڑا مہوان ہے۔ (۳)

عَلَيْكُونِهُمَوَى وَرَفِيدُ كَلَّهُ الْإِسْلَامِ دِينَّا فَمَنِ اضَّطْرَ فِيُ عَمْصَةٍ غَبْرُمُتَمَ آنِفِ لِإِثْرُونَا اللهَ غَفُولَتَعِيدُ ﴿

پڑھ کر تیز دھار آلے ہے اس کا گلااس طرح کاٹا جائے کہ رگیس کٹ جا ئیں۔ ذریح کے علاوہ نح بھی مشروع ہے۔ جس کا طریقہ سے سے کہ کھڑے جانور کے لبے پر چھری ماری جائے (اونٹ کو نحر کیا جا تا ہے) جس سے نر خرہ اور خون کی خاص رگیس کٹ جاتی ہیں اور سارا خون بہہ جاتا ہے۔

(۱) مشرکین اپنے بتوں کے قریب پھریا کوئی چیز نصب کر کے ایک خاص جگہ ' بناتے تھے۔ جے نُصُبُ (تھان یا آستانہ)

کتے تھے۔ اس پر وہ بتوں کے نام نذر کئے گئے جانوروں کو ذرج کرتے تھے یعنی یہ ﴿ وَمَاَالُونَ پِهِ اِغَدُ لِللهِ ﴾ ہی کی ایک شکل
تھی۔ اس سے معلوم ہوا کہ آستانوں ' مقبروں اور درگاہوں پر ' جمال لوگ طلب حاجات کے لئے جاتے ہیں اور وہاں
مدفون افراد کی خوشنودی کے لئے جانور (مرغا' برا وغیرہ) ذرج کرتے ہیں ' یا بکی ہوئی دیکیں تقسیم کرتے ہیں' ان کا کھانا
حرام ہے یہ ﴿ وَمَاذَيْ عِمَا النَّصُ ﴾ میں داخل ہیں۔

(۲) ﴿ وَانْ تَسَتَقُومُواْ بِالْاَذِكُورُ ﴾ كه دو معنی كیه گئے ہیں ایک تیروں كے ذریعے تقییم كرنا دو سرے "تیروں كے ذریعہ قسمت معلوم كرنا ' پہلے معنی كی بنا پر كها جا تا ہے كہ جوئے وغیرہ ہیں ذرئ شدہ جانور كی تقییم كے لیے یہ تیر ہوتے تھے جس میں كی كو پچھ مل جا تا ' كوئی محروم رہ جا تا ۔ دو سرے 'معنی كی رو ہے كما گیا ہے كہ ازلام ہے مراد تیر ہیں جن ہو وہ كی كام كا آغاز كرتے وقت فال لياكرتے تھے۔ انہوں نے تین قسم كے تیر بنا رکھے تھے۔ ایک آفعنل (كر) دو سرے میں لا تفعنل (نہ كر) اور تیسرے میں پچھے نہيں ہو تا تھا۔ آفعنل والا تیر نگل آ تا تو وہ كام كرلیا جا تا ' لا تفعنل والا نگلتا تو نہ كرتے اور تيسرا تير نگل آ تا تو چوردوبارہ فال نكالتے۔ یہ بھی گویا كمانت اور اسٹ تِمداد " بغیر اللَّه كی شكل ہے اس لیے اے بھی حرام كردیا گیا استقمام كے معنی طلب قسمت ہیں۔ یعنی تیروں سے قسمت طلب كرتے تھے۔

(٣) یہ بھوک کی اضطراری کیفیت میں نہ کورہ محرمات کے کھانے کی اجازت ہے بشرطیکہ مقصد اللہ کی نافرمانی اور حد سے تجاوز کرنانہ ہو' صرف جان بچانامطلوب ہو۔

يَتُنْكُوْنَكَ مَاذَآأَجُلَّ لَهُمُوْثُلُ أَجِلَّ لَكُوْالطِّيَبُ وَمَاعَلَمُنْهُوْمِنَ الْجُوَارِيَّ مُكِلِّيدِيْنَ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِتَاعَلَمُكُواللهُ فَكُلُوامِتَا امْسَكُنَ عَلَيْهُ وَاذْكُرُوااسُواللهِ عَلَيْهُ وَاتَّقُوااللهُ أَنْ اللهَ سَرِيْهُ الْحِسَانِ ﴿

ٱلْيُؤَمَ أُمِنَّ ٱلْمُؤَالِكِيِّبَكُ وَكَلَّمُ ٱلَّذِيْنَ أُوتُواالَكِنَّ حِلَّ ٱلْمُوْ وَطَعَامُكُوْحِكُمُّ مَّا الْمُصْلَتُ مِن الْمُؤْمِنْتِ وَالْمُحْصَنَّكُ مِنَ الَّذِيْنَ أُوْتُواالَكِتِبَ مِنْ تَعْلِكُمُ إِذَ الْمَيْثُمُوهُمَّ الْمُؤْرِثُنَ

آپ سے دریافت کرتے ہیں کہ ان کے لئے کیا کچھ طال ہے؟ آپ کمہ دیجئے کہ تمام پاک چیزیں تمہارے لئے طال کی گئی ہیں' (ا) اور جن شکار کھیلنے والے جانوروں کو تم نے سدھار کھاہے بعنی جنہیں تم تھوڑا بہت وہ سکھاتے ہو جس کی تعلیم اللہ تعالی نے تمہیں دے رکھی ہے (ا) پس جس شکار کو وہ تمہارے لئے پکڑ کر رکھی تو تم اس سے کھالواور اس پراللہ تعالی کے روک رکھیں تو تم اس سے کھالواور اس پراللہ تعالی کے نام کا ذکر کر لیا کرو۔ (ا) اور اللہ تعالی سے ڈرتے رہو' یقینا اللہ تعالی جلد حماب لینے والا ہے۔ (ام)

کل پاکیزہ چیزیں آج تمہارے کئے طال کی گئیں اور اہل کتاب کا ذبیحہ تمہارے کئے طال ہے (۳) اور تمہارا ذبیحہ ان کے کئے طال ہے اور پاک دامن مسلمان عور تیں اور جو لوگ تم سے پہلے کتاب دیئے گئے ہیں ان کی پاک

<sup>(</sup>۱) اس سے وہ تمام چیزیں مراد ہیں جو حلال ہیں۔ ہر حلال طیب ہے اور ہر حرام خبیث۔

<sup>(</sup>۲) جَوارِحُ، جَارِحٌ کی جمع ہے جو کا سب (کمانے والا) کے معنی میں ہے۔ مراد شکاری کتا' باز' چیتا' شکرا اور دیگر شکاری پر پر شدے اور در ندے ہیں۔ مُکَلِّینِنَ کا مطلب ہے شکار پر چھوڑنے سے پہلے ان کو شکار کے لیے سدھایا گیا ہو۔ سدھانے کا مطلب ہے جب اسے شکار پر چھوڑا جائے - تو دوڑتا ہوا جائے' جب روک دیا جائے تو رک جائے اور بلایا جائے تو دالی آجائے ۔

<sup>(</sup>٣) ایسے سدھائے ہوئے جانوروں کا شکار کیا ہوا جانور دو شرطوں کے ساتھ طال ہے۔ ایک ہید کہ اسے شکار کے لیے چھوڑتے وقت بھم اللہ پڑھ لی گئی ہو۔ دو سری ہید کہ شکاری جانور شکار کرکے اپنے مالک کے لیے رکھ چھوڑے اور اس کا انتظار کرے 'خود نہ کھائے۔ حتی کہ اگر اس نے اسے مار بھی ڈالا ہو' تب بھی وہ مقتول شکار شدہ جانور حلال ہو گابشر طیکہ اس کے شکار میں سدھائے اور چھوڑے ہوئے جانور کے علاوہ کسی اور جانور کی شرکت نہ ہو۔ (صحیح بخدادی کتاب المفید)

<sup>(</sup>۴) اہل کتاب کا وہی ذبیحہ حلال ہو گا جس میں خون بہہ گیا ہو۔ گویا ان کا مشینی ذبیحہ حلال نہیں ہے' کیونکہ اس میں خون بہنے کی ایک بنیادی شرط مفقود ہے۔

مُصِينيْنَ عَيْرُمُسْلِفِحِيْنَ وَلَامُتَّخِذِي كَأَخْدَانِ وَمَنْ يَكُفُرُ عَدْ وَمَا مِنْ مِنْ وَمِي مِن مِن اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِن

بِالْإِيْمَانِ فَقَنُ حَبِطَ عَمَلُهُ وَهُوَ فِي الْاِحْرَةِ مِنَ الْخِيرِيْنَ ۞

يَايَهُا الَّذِيْنَ امْنُوَّ الْدَافُمُتُوْ إِلَى الصَّلَوَة فَاعْيَسِكُوْا وُجُوْهَكُمُووَ اَيْدِيكُوُ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَعُوْ إِرُوْوَ مِلْمُوَا وَجُلُمُو إِلَى الْكَعْبَيْنُ وَإِنْ كُنْتُهُ جُنْنًا فَاطَّةَ رُوْا وَإِنْ كُنْتُو

دامن عور تیں بھی حلال ہیں (۱) جب کہ تم ان کے مهرادا کرو'اس طرح کہ تم ان سے با قاعدہ نکاح کرو سے نہیں کہ علامیے زنا کرو یا پوشیدہ بدکاری کرو' منکرین ایمان کے اعمال ضائع اور اکارت ہیں اور آخرت میں وہ ہارنے والوں میں سے ہیں۔(۵)

اے ایمان والو! جب تم نماز کے لیے اٹھو تو اپنے منہ کو' اور اپنے ہاتھوں کو کہنیوں سمیت دھو لو<sup>(۲)</sup> اپنے سروں کا مسح کرو<sup>(۳)</sup> اور اپنے پاؤں کو مخنوں سمیت دھولو'<sup>(۳)</sup>

(۱) اہل کتاب کی عورتوں سے نکاح کی اجازت کے ساتھ ایک تو پاکدامن کی قید ہے' جو آج کل اکثر اہل کتاب کی عورتوں میں مفقود ہے۔ دو سرے' اس کے بعد فرمایا گیا جو ایمان کے ساتھ کفر کرے' اس کے عمل برباد ہو گئے۔ اس سے بیہ تنبیہ مقصود ہے کہ اگر ایسی عورت سے نکاح کرنے میں ایمان کے ضیاع کا ندیشہ ہو تو بہت ہی خسارہ کا سودا ہو گا اور آج کل اہل کتاب کی عورتوں سے نکاح میں ایمان کو جو شدید خطرات لاحق ہوتے ہیں' مختاج وضاحت نہیں۔ در آل حالیہ ایمان کو بچانا فرض ہے۔ ایک جائز کام کے لیے فرض کو خطرے میں نہیں ڈالا جا سکتا۔ اس لیے اسکا جواز بھی اس وقت تک نا قابل عمل رہے گا' جب تک ذکورہ دونوں چیزیں مفقود نہ ہو جائیں۔ علاوہ ازیں آج کل کے اہل کتاب ویہ جسی ایکا ہو اوقعی اہل کتاب میں شار بھی ہو سے ہیں؟ واللہ اعلیٰ۔

- (۲) "منه دھوؤ" لعنی ایک ایک و دو یا تین تین مرتبه دونوں ہتھیلیاں دھونے 'کلی کرنے ' ناک میں پانی ڈال کر جھاڑنے کے بعد۔ جیسا کہ حدیث سے جاہت ہے۔ منه دھونے کے بعد ہاتھوں کو کمنیوں سمیت دھویا جائے۔
- (٣) مسح پورے سر کاکیا جائے' جیسا کہ حدیث ہے ثابت ہے اپنے ہاتھ آگے ہے پیچھے گدی تک لے جائے اور پھر وہاں سے آگے کو لائے جمال سے شروع کیا تھا۔ اس کے ساتھ کانوں کا مسح کر لے۔ اگر سرپر بگڑی یا عمامہ ہو تو حدیث کی روسے موزوں کی طرح اس پر بھی مسح جائز ہے۔ (صحیح مسلم 'کتاب اللمارة) علاوہ ازیں ایک مرتبہ ہی اس طرح مسح کرلیناکانی ہے۔
- (٣) اَذَجُلَکُمْ کا عطف وُجُوهَکُمْ پر ہے لیعنی اپنے پیر نخنوں تک دھوؤ! اور اگر موزے یا جراہیں بہنی ہوئی ہیں (بشرطیکہ وضوکی حالت میں بہنی ہوں) تو حدیث کی روہے بیردھونے کی بجائے جرابوں پر مسح بھی جائز ہے۔

ملحوظہ: ۱- اگر پہلے سے باوضو ہو تو نیا وضوکرنا ضروری نہیں۔ تاہم ہر نماز کے لیے تازہ وضوبہتر ہے۔ ۲- وضو سے پہلے نیت فرض ہے۔ ۳- وضو سے پہلے بہم اللہ پڑھنی بھی ضروری ہے۔ ۳- داڑھی گھنی ہو تو اس کا خلال کیا جائے۔

اور اگرتم جنابت کی حالت میں ہو تو عنسل کرلو''' ہاں اگر تم بینار ہو یا سفر کی حالت میں ہو یا تم میں ہے کوئی حاجت ضروری سے فارغ ہو کر آیا ہو' یا تم عور توں سے ملے ہو اور تمہیں پانی نہ ملے تو تم پاک مٹی سے تیمم کرلو' اسے اپنے چروں پر اور ہاتھوں پر مل لو'' اللہ تعالیٰ تم پر کی قشم کی تنگی ڈالنا نہیں چاہتا ''' بلکہ اس کا ارادہ تمہیں پاک کرنے کا اور تمہیں اپنی بھر پور نعمت دینے کا ہے'''') باکہ تم شکر ادا کرتے رہو۔(۱)

تم پر اللہ تعالیٰ کی جو نعمتیں نازل ہوئی ہیں انہیں یاد رکھو اور اس کے اس عہد کو بھی جس کا تم سے معاہدہ ہوا ہے مَّرْضَى اَوْعَلْ سَفَرِ اَوْجَاءَ اَحَكُ مِّنْكُومِّنَ الْفَالْمِطِ
اَوُلْسَنُ تُوْالِيِّسَاءَ فَلَوْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوُا صَعِيدُنا
طِيِّبًا فَامْسَحُوْ الوَجُوْهِ كُوْوَالْدِيكُوْمِنَهُ مُّ الرُّرِيدُ اللهُ
لِيَجْعَلَ عَلَيْكُوْمِنَ حَرَج وَالِأِنْ يَرُيدُ لِيُطَفِّى كُووَ وَلَيْنَ يَرُيدُ لِيُطَفِّى كُووَ وَلِانَ لِيَعْفَلَ مِنْ اللهُ الل

وَاذْكُرُوْا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَمِيْتَأَقَهُ الَّذِي وَاثَقَكُمْ بِهَ لِذُ ثُنْنُمُ سَمِعْنَا وَاطَعُنَا

۵-اعضا کو ترتیب وار دھویا جائے۔ ۲-ان کے درمیان فاصلہ نہ کیا جائے۔ یعنی ایک عضو دھونے کے بعد دو سرے عضو کے دھونے میں درینہ کی جائے۔ بلکہ سب اعضا تسلسل کے ساتھ کیے بعد دیگرے دھوئے جائیں۔ ۷-اعضائے وضو میں سے کسی بھی عضو کا کوئی حصہ خشک نہ رہے 'ورنہ وضو نہیں ہوگا۔ ۸-کوئی عضو بھی تین مرتبہ سے زیادہ نہ دھویا جائے۔ایساکرنا خلاف سنت ہے۔(تفیرابن کیٹر'فتح القدیر والبرالتفاسیر)

(۱) جنابت سے مرادوہ ناپائی ہے جو احتلام یا بیوی سے ہم بستری کرنے کی وجہ سے لاحق ہو جاتی ہے اور اس حکم میں حیض اور نفاس بھی داخل ہے۔ جب حیض یا نفاس کا خون بند ہو جائے تو پاکیزگی عاصل کرنے کے لیے طمارت یعنی عشل ضروری ہے۔ البتہ پانی نہ ملنے کی صورت میں تیم کی اجازت ہے جیسا کہ حدیث سے ثابت ہے۔ (فتح القدیر وایسر التفاسر)

(۲) اس کی مختصر تشریح اور تیم کا طریقہ سور ۃ النساء کی آیت نمبر ۳۳ میں گزر چکا ہے۔ صبح بخاری میں اس کی شان نزول کی بابت آیا ہے کہ ایک سفر میں بیداء کے مقام پر حضرت عائشہ رضی اللہ عنها کا ہار گم ہو گیا جس کی وجہ سے وہاں رکنا یا رکے رہنا پڑا۔ صبح کی نماز کے لیے لوگوں کے پاس پانی نہ تھا اور تلاش ہوئی تو پانی وستیاب بھی نہیں ہوا۔ اس موقع پر یہ آیت نازل ہوئی جس میں تیم کی اجازت دی گئی ہے۔ حضرت اسید بن تھنیر ہاڑے نے آیت سن کر کما اے آل ابی بحر! تمہاری وجہ سے اللہ نے لوگوں کے لیے بر کمیں نازل فرمائی ہیں اور یہ تمہاری کوئی پہلی برکت نہیں ہے۔ (تم لوگوں کے لیے سرایا برکت ہو۔) صبح بخاری۔ سورۃ المائدۃ)

(۳) اس کیے تیم کی اجازت مرحمت فرمادی ہے۔

<sup>(°)</sup> اس لیے حدیث میں وضو کرنے کے بعد دعا کرنے کی ترغیب ہے۔ دعاؤں کی تنابوں سے بید دعایا د کرلی جائے۔

وَاتَّقُوااللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عِلْيُمْ اللِّهَ الصُّدُورِ ۞

يَّائِهُا الَّذِيْنَ الْمَنُواكُونُواْ قَوْمِيْنَ بِلَّهِ شُهَدَآ مَ بِالْقِسُطِ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَ الاَقْدُولُواْ إِعْدِلُوا "هُوَاَقْرَبُ لِلسَّقُونَ وَاثَّتُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ خَبِيُرُّ عِمَاتُكُمُ اللَّعَقُونَ ۚ

وَعَدَائِلُهُ الَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُواالصَّلِخَتِّلَهُمُ مَّغُفِرَ هُ وَلَجُزُّعَظِيْمُ ۖ ۞

وَالَّذِيْنَكَفَرُوْا وَكَنْبُوْا بِالْنِيِّنَّااُولْلِكَ أَصْحُبُ الْجَحِيْمِ ۞

يَّايَتُهُمَّا الَّذِيْنَ الْمَنْواا ذُكْرُوْ الِغُسْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ اِذُ هَـَّةُ قَوْمٌ اَنْ يَبْسُطُوْ َ اللَّهُكُمُ اَيُدِيَهُ هُ فَكَفَّ اَيْدِيَهُهُ عَنْكُمْ وَاتَّقُوااللّهُ وَعَلَى اللّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ النُّهُ مِنْوُنَ شَ

جبکہ تم نے کہا ہم نے سنا اور مانا اور اللہ تعالی سے ڈرتے رہو 'یقینا اللہ تعالی دلوں کی باتوں کا جاننے والا ہے۔(2)
اے ایمان والوا تم اللہ کی خاطر حق پر قائم ہو جاؤ 'راسی اور انصاف کے ساتھ گواہی دینے والے بن جاؤ '(الکسی قوم کی عداوت تمہیں خلاف عدل پر آمادہ نہ کردے '(اللہ عدل کیا کرو جو پر ہیزگاری کے زیادہ قریب ہے 'اور اللہ تعالی تمہارے والی سے باخرہے۔(۸)

الله تعالیٰ کا وعدہ ہے کہ جو ایمان لائیں اور نیک کام کریں ان کے لئے وسیع مغفرت اور بہت بڑاا جرو ثواب ہے۔(۹)

اور جن لوگوں نے کفر کیا اور ہمارے احکام کو جھٹلایا وہ دوزخی ہیں۔(۱۰)

اے ایمان والو! اللہ تعالی نے جو احسان تم پر کیا ہے اسے یاد کرو جب کہ ایک قوم نے تم پر دست درازی کرنی چاہی تو اللہ تعالی نے ان کے ہاتھوں کو تم تک پہنچنے سے روک دیا (۳) اور اللہ تعالی سے ڈرتے رہواور مومنوں کو اللہ تعالی ہی ہر جمروسہ کرنا چاہئے۔(۱۱)

(۱-۱) پیلے جملے کی تشریح سور قالنساء آیت نمبر ۱۳۵ میں اور دو سرے جملہ کی سور قالمائد ق کے آغاز میں گزر چکی ہے۔
نی کریم سائٹین کے نزدیک عادلانہ گواہی کی کتنی اہمیت ہے 'اس کا اندازہ اس واقعے سے ہو تا ہے جو حدیث میں آتا ہے
حضرت نعمان بن بشیر وہو کہتے ہیں میرے باپ نے جمعے عطیہ دیا تو میری والدہ نے کہا'اس عطیے پر آپ جب تک اللہ کے
رسول کو گواہ نہیں بنا کیں گے میں راضی نہیں ہوں گی۔ چنانچہ میرے والد بی مٹائٹین کی خدمت میں آئے تو آپ سائٹین ا نے پوچھاکیا تم نے اپنی ساری اولاد کو اس طرح کا عطیہ دیا ہے؟ انہوں نے نفی میں جو اب دیا تو آپ سائٹین نے فرمایا "اللہ
سے ڈرو! اور اولاد کے درمیان انصاف کرو" اور فرمایا کہ "میں ظلم پر گواہ نہیں بنوں گا" (صحیح بہ جاری و مسلم،

(۳) اس کی شان نزول میں مفسرین نے متعدد واقعات بیان کیے ہیں۔ مثلاً اس اعرابی کا واقعہ کہ رسول اللہ میں آزام فرماتھ کو ار درخت سے لئکی ہوئی تھی۔ اس اعرابی نے تلوار پر کر کر

اور اللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل سے عمد و پیان لیا (۱) اور اللہ انتی میں سے بارہ سردار ہم نے مقرر فرمائے (۲) اور اللہ تعالیٰ نے فرما دیا کہ یقینا میں تمہارے ساتھ ہوں' اگر تم نماز قائم رکھو گے اور زکو ہ دیتے رہو گے اور میرے رسولوں کو مائتے رہو گے اور ان کی مدد کرتے رہو گے اور اللہ تعالیٰ کو بہتر قرض دیتے رہو گے تو یقینا میں امراری برائیاں تم سے دور رکھوں گا اور تہیں ان جنتوں میں لے جاؤں گا جن کے بیچ چشے بہہ رہے ہیں' اب اس عمد و پیان کے بعد بھی تم میں سے جو انکاری ہو انکاری ہو

وَلَقَكُ أَخَذَاللهُ مِينَنَاقَ بَنِنَ إِسُرَاء بِنُ وَبَعَثُنَا مِنُهُهُ الثُّنِّ عَشَرَنَقِيْبُ وَقَالَ اللهُ إِنِّ مَعَكُو لَهِنَ أَقَهُ لُهُ الصَّلُونَ وَالتَّهِ ثُمُ الزَّكُونَ وَالمَنْثُمُ بِرُسُيلُ وَعَزَّمْ تُنُهُوهُ هُ وَآقُرَضُ ثُمُ اللهَ قَرْضًا حَمَنًا لَا كَفِّرَى مِنْ تَعُرِّمُ الزِّنَهُ وَلَا دُخِلَنَّكُمُ وَلَا مُعَنَّا لَهُ مَنْ بَعْرِى مِنْ تَعُرِّمُ الْاَنْهُو • فَمَنْ كَفَرَ بَعُدَ ذَلِكَ مِنْكُمْ فَقَدُ صَلَّ سَوَاءً السَّبِيلِ 

سَ

آپ ما آلیہ پر سونت کی اور کمنے لگا۔ اے محمد ( ما آلیہ )! آپ کو مجھ سے کون بچائے گا؟ آپ ما آلیہ نے بلا آبال فرمایا دائد " (بعنی اللہ بچائے گا) یہ کمنا تھا کہ تلوار اس کے ہاتھ سے گر گئی۔ بعض کہتے ہیں کعب بن اشرف اور اس کے ماتھیوں نے نبی کریم ما آلیہ اور آپ ما آلیہ نہ کا اور آپ ما آلیہ اور آپ ما آلیہ اور آپ ما آلیہ نہ کا اور آپ ما آلیہ اور آپ ما آلیہ نہ کا اور آپ ما آلیہ اور آپ ما آلیہ نہ کا اور آپ ما آلیہ نہ کا اور آپ ما آلیہ نہ کیا۔ بعض کہتے ہیں کہ ایک مسلمان کے ہاتھوں غلط فنمی سے جو دو عامری شخص قتل ہو گئے تھے 'ان کی دیت کی ادائیگی میں یمودیوں کے قبیلے بنو نفیر سے حسب معاہدہ جو تعاون لینا تھا 'اس کے لئے نبی کریم ما آلیہ اپنے رفقا سمیت وہاں تشریف لے گئے اور ایک دیوار سے نمیک لگا کر بیٹھ گئے۔ انہوں نے یہ سازش تیار کی کہ اوپر سے بھی کا پھر آپ ما آلیہ پر گرا دیا جائے 'جس سے اللہ تعالیٰ نے آپ ما آلیہ ہو گئے ہو کہ برا سے اللہ نے آپ ما آلیہ ہو گئے ہو کہ اوپر سے بھی کا پھر آپ ما آلیہ ہو گئے ہو کہ اوپر سے کہ ان سارے بی واقعات کے بعد یہ آبت نازل ہوئی ہو۔ کہ ونکہ ایک آبت کے نزول کے گئی اسباب و عوامل ہو سکتے ہیں۔ (تغیر ابن کیر 'ایرالنفا سیرو فق القدیر)

جائے وہ یقینا راہ راست سے بھٹک گیا۔(۱۲)

(۱) جب الله تعالی نے مومنوں کووہ عمد اور میثاق پورا کرنے کی ناکید کی جواس نے حضرت محمد ملٹیکی کے ذریعے سے لیا اور انہیں قیام حق اور شاہرا و بالمناہوئے اور بالحضوص بیہ بات کہ انہیں حق اور شاہرا و بالمناہوئے اور بالحضوص بیہ بات کہ انہیں حق و صواب کے رائے پر چلنے کی توفیق عطا فرمائی تو اب اس مقام پر اس عمد کا ذکر فرمایا جا رہا ہے جو بنی اسرائیل سے لیا گیا اور جس میں وہ ناکام رہے۔ یہ گویا بالواسطہ مسلمانوں کو تنہیہ ہے کہ تم بھی کہیں ہنو اسرائیل کی طرح عمد ومیثاق کویابال کرنا شروع نہ کر دیتا۔

(۲) اس وقت کا واقعہ ہے جب حضرت موئ علیہ السلام جبابرہ سے قبال کے لئے تیار ہوئے تو انہوں نے اپی قوم کے بارہ قبیلوں پر بارہ نقیب مقرر فرما دیئے تاکہ وہ انہیں جنگ کے لئے تیار بھی کریں'ان کی قیادت و رہنمائی بھی کریں اور دیگر معاملات کا انتظام بھی کریں۔

پھران کی عمد شکنی کی وجہ ہے ہم نے ان پر اپنی لعنت نازل فرما دی اور ان کے دل سخت کر دیۓ کہ وہ کلام کو اس کی جگہ ہے۔ اس کی جگہ ہے۔ بدل ڈالتے ہیں (ا) اور جو پچھ تھیجت اخییں کی گئی تھی اس کا بہت بڑا حصہ بھلا بیٹھے' (۲) ان کی ایک نہ ایک خیانت پر مخجے اطلاع ملتی ہی رہے گی (۳) ہاں تھو ڑے ہے ایسے نہیں بھی ہیں (۳) پس تو انہیں معانب کر تا جا اور در گزر کر تا رہ (۵) ہے شک اللہ تعالی احسان کرنے والوں سے محبت کر تا ہے۔ (۱۳)

نَهِمَا نَقُضِهِمْ مِّيْمَا فَهُمُ لَعَنْهُمُ وَجَعَلْنَا قُلُوْبَهُمُ قيسيَةٌ يُحَرِّفُونَ الكَلِمَ عَنْ مَّوَاضِعِهِ وَشَنُوا حَطَّامِتِمَا ذُكِّرُو ْ إِنِهِ وَلاَ تَزَالُ تَطَلِمُ عَلَى عَلَهِمَ الْمَنْ وَ مِنْهُمْ إِلَا قَسِيدُ لا مِنْ هُدُهُ فَاعُفُ عَنْهُمُ وَاصْفَةُ \* إِنَّ اللهَ يُحِبُّ النَّهُ سِنِيْنَ ۞

(۱) یعنی اتنے انظامات اور عهد مواعید کے باوجود بنوا سرائیل نے عهد شکنی کی 'جس کی بناپر وہ لعنت اللی کے مستح ت بنے۔

اس لعنت کے دنیوی نتائج میہ سامنے آئے کہ ایک 'ان کے دل سخت کر دیئے گئے جس سے ان کے دل اثر پذیری سے محروم ہو گئے اور انبیا کے وعظ و نصیحت ان کے لئے بے کار ہو گئے 'دو سرے 'میہ کہ وہ کلمات اللی میں تحریف کرنے لگ گئے۔ یہ تحریف لفظی اور معنوی دونوں طرح کی ہوتی تھی جو اس بات کی دلیل تھی کہ ان کی عقل و فہم میں کجی آئی ہے اور ان کی جسارتوں میں بھی بے پناہ اضافہ ہو گیا ہے کہ اللہ کی آئیوں تک میں تصرف کرنے سے انہیں گریز نہیں۔

برقسمتی سے اس قساوت قبلی اور کلمات اللی میں تحریف سے امت محمد یہ کے افراد بھی محفوظ نہیں رہے۔ مسلمان کہلانے برقسمتی سے اس قساوت قبلی اور کلمات اللی کی یاد دہانی ان کے والے عوام نہیں خواص بھی' جملا ہی نہیں علا بھی' ایسے مقام پر پہنچ چکے ہیں کہ وعظ و نصیحت اور احکام اللی کی یاد دہانی ان کے لئے بیکار ہیں' ان سے ان کے لئے بیکار ہیں' ان سے مقام پر تجنج سے اور احکام اللی کی یاد دہانی میں ہوتے۔ اس طرح اپنی بدعات' خود ساختہ مزعومات اور ایخ تاویلات باطلہ کے اثبات کے لئے کلام اللی میں آئب نہیں ہوتے۔ اس طرح اپنی بدعات' خود ساختہ مزعومات اور ایخ تاویلات باطلہ کے اثبات کے لئے کلام اللی میں ترفیف کرڈالئے ہیں۔

بائب ہیں ہوئے۔ اس طرح اپی بدعات خود ساختہ مزمومات اور اپنے باویلات باطلہ نے ابات نے سے ظام اہی میں تحریف کرؤالتے ہیں۔

(۲) یہ تیسرا نتیجہ ہے اور اس کامطلب یہ ہے کہ احکام اللی پر عمل کرنے میں انہیں کوئی رغبت اور دلچپی نہیں رہی بلکہ بے علی اور بدعملی ان کاشعار بن گی اور وہ پستی کے اس مقام پر پہنچ گئے کہ ان کے دل سلیم رہے نہ ان کی فطرت متنقیم۔

(۳) یعنی شذر 'خیانت اور مکر'ان کے کردار کا جزوبن گیاہے جس کے نمونے ہروقت آپ کے سامنے آتے رہیں گے۔

(۳) یعنی شذر 'خیانت اور مکر'ان کے کردار کا جزوبن گیاہے جس کے نمونے ہووقت آپ کے سامنے آتے رہیں گے۔

(۵) عفو و در گزر کا یہ حکم اس وقت دیا گیا تھا' جب لڑنے کی اجازت نہیں تھی۔ بعد میں اس کی جگہ حکم دیا گیا ہو گاچائوا الکوئین گئوئوئوں پائلیڈور الافیور کی اجازت نہیں تھی۔ بعد میں اس کی جگہ حکم دیا گیا ہو گاچائوا الکوئین کے نزد یک عفو و در گزر کا یہ حکم منسوخ نہیں ہے۔ یہ بجائے خود ایک اہم حکم ہے 'طالت و ظروف کے مطابق اسے بھی اختیار کیاجا سکتا ہے اور اس سے بھی بعض دفعہ وہ نائج حاصل ہو جاتے ہیں جن کے لیے قال کا حکم ہے۔

کیاجا سکتا ہے اور اس سے بھی بعض دفعہ وہ نائج حاصل ہو جاتے ہیں جن کے لیے قال کا حکم ہے۔

وَمِنَ الَّذِيْنَ قَالُوْآ إِنَّا نَصْلَرَى اَخَذُ نَامِيْثَا قَهُمُ فَنَسُوا حَطَّا مِّمَّا ذُكِرُوا بِهِ "فَاَغُولِينَا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْمِغُضَاءَ إِلْ يَوْمِ الْقِيمَةِ \* وَسَوْفَ يُنَبِّ تُهُمُ اللهُ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ \*

يَاهُلُ الْكِتْبِ قَدُجَاءَكُوْرَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُوْ كَثِيُرًا قِهَاكُنْ تُوْتُخُفُوْنَ مِنَ الْكِتْب وَيَعْفُواعَنُ كَثِيْرِهْ قَدْجَاءَكُوْمِّنَ اللهِ نُوْمٌ وَكِعْفُواعَنُ كَثِيْرُهْ قَدْجَاءَكُوْمِّنَ اللهِ نُوْمٌ

اور جو اپنے آپ کو نفرانی کہتے ہیں (۱) ہم نے ان سے بھی عمد و پیان لیا' انہوں نے بھی اس کا بڑا حصد فراموش کر دیا جو انہیں نفیحت کی گئی تھی' تو ہم نے بھی ان کے آپس میں بغض و عداوت ڈال دی جو تاقیامت رہے گی اور جو پچھ یہ کرتے تھے عنقریب اللہ تعالیٰ انہیں سب بتادے گا۔ (۱۳)

اے اہل کتاب! بقینا تمہارے پاس ہمارا رسول (صلی الله علیہ وسلم) آچکاجو تمہارے سامنے کتاب الله کی بکثرت ایسی باتیں ظاہر کر رہاہے جنہیں تم چھپارہے تھے (<sup>(())</sup> اور بہت می باتوں ہے در گزر کرتاہے 'تمہارے پاس الله تعالیٰ کی طرف ہے نوراورواضح کتاب آچکی ہے۔ (<sup>(())</sup>)

(۱) نَصَارَیٰ نُصَرَةٌ "مدد" ہے ہے۔ یہ حضرت عیمیٰ علیہ السلام کے سوال ﴿ مَنْ أَنْصَادِی ٓ اِلَّا اللهِ ﴾ "الله کے دین میں کون میرا مددگار ہے؟" کے جواب میں ان کے چند مخلص پیرو کاروں نے جواب دیا تھا ﴿ غَنْ آنْصَارُ اللهِ ﴾ "جم الله کے مددگار میں" اس سے ماخوذ ہے۔ یہ بھی یمود کی طرح اہل کتاب ہیں۔ ان سے بھی الله نے عمد لیا 'لیکن انہوں نے بھی اس کی پرواہ نمیں کی اس کے ختیج میں ان کے دل بھی اثر پذیری سے خالی اور ان کے کردار کھو کھلے ہوگئے۔

- (۲) یہ عمد اللی سے انحواف اور بے عملی کی وہ سزا ہے جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے ان پر قیامت تک کے لیے مسلط کر دی گئی۔ چنانچہ عیسائیوں کے کئی فرقے ہیں جو ایک دو سرے سے شدید نفرت و عناد رکھتے اور ایک دو سرے کی تنگفہ کرتے ہیں اور ایک دو سرے کے معبد میں عبادت نہیں کرتے۔ معلوم ہو تا ہے کہ امت مسلمہ پر بھی یہ سزا مسلط کر دی گئی ہے۔ یہ امت بھی کئی فرقوں میں بٹ گئی ہے 'جن کے در میان شدید اختلافات اور نفرت و عناد کی دیواریں حاکل ہیں۔ اللہ تعالیٰ رحم فرمائے۔
- (۳) کینی انہوں نے نورات وانجیل میں جو تبریلیاں اور تحریفات کیں' انہیں طشت ازبام کیااور جن کووہ چھپاتے تھے' ظاہر کیا' جیسے سزائے رجم۔ جیسا کہ احادیث میں اس کی تفصیل موجود ہے۔
- (٣) نُورٌ اور كِتَابٌ هُيِنْ وونوں سے مراد قرآن كريم ہان كے درميان واؤ مفايرت مصداق نہيں مغايرت معنى كے لئے ہا وريہ عطف تفيرى ہ جس كى واضح دليل قرآن كريم كى اللى آيت ہے جس ميں كما جا رہا ہے يَهُ بِائ بِدِاللهُ "كہ الله كئے ہا الله چزيں ہوتيں تو الفاظ يَهٰدِي الله الله چزيں ہوتيں تو الفاظ يَهٰدِي بِهِمَا الله موت "كيم كى اس نص سے واضح ہوكيا الله موت "فين الله تعالى ان دونوں كے ذر ليع سے ہدايت فرما تا ہے" قرآن كريم كى اس نص سے واضح ہوكيا كه نور اور كتاب مبين دونوں سے مراد ايك ہى چزين قرآن كريم كى اس نص سے مان ايك ہى چزين قرآن كريم ہے۔ يہ نہيں ہے كہ نور سے آخضرت مالينية اور

يَّهُ لِي مَى بِهِ اللهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضُوَاتَهُ سُبُلَ التَّسَالِّهِ وَيُخْرِجُهُهُ مِّنَ الظُّلْسِيِّ إِلَى النُّوْدِ بِإِذْنِ هِ وَيَهُو يُقِمْ اللَّصِرَاطِ مُّسُتَقِيْمٍ ۞

لَقَ دُ كُفَرَ الَّذِيْنَ قَالْوَ آلِنَ اللهَ هُوَ الْسَدِيْحُ ابُنُ مَرْيَحُ قُلُ فَمَنُ يَمُلِكُ مِنَ اللهِ شَيْعًا إِنْ اَرَادَ اَنُ يُهُ لِكَ السَّدِيْحَ ابْنَ مَرْيَحَ وَالْمَنَ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ جَمِيْعًا وَ وَلِهِ مُلْكُ التَّمَوْتِ وَالْاَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ' يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ وَ اللهُ عَل كُلِّ شَيْعً تَهُدُنُ مَا يَشَاءُ وَ اللهُ عَل كُلِّ شَيْعً

در پے ہوں سلامتی کی راہیں بتلا تا ہے اور اپنی توفق سے
اندھیروں سے نکال کر نور کی طرف لاتا ہے اور راہ
راست کی طرف ان کی رہبری کر تا ہے۔(۱۲)
یقینا وہ وہ لوگ کافر ہو گئے جنہوں نے کہاکہ اللہ ہی مسے
ابن مریم ہے' آپ ان سے کمہ دیجئے کہ اگر اللہ تعالیٰ
مسے بن مریم اور اس کی والدہ اور روئے زمین کے سب
لوگوں کو ہلاک کر دینا چاہے تو کون ہے جو اللہ تعالیٰ پر پچھ
بھی اختیار رکھتا ہو؟ آسانوں و زمین اور دونوں کے
درمیان کا کل ملک اللہ تعالیٰ ہی کا ہے' وہ جو چاہتا ہے

پیدا کرتاہے' اور اللہ تعالی ہر چیزیر قادر ہے۔ (''(۱۵)

جس کے ذریعہ سے اللہ تعالی انہیں جو رضائے رب کے

کتاب سے قرآن مجید مراد ہے۔ جیسا کہ وہ اہل بدعت باور کراتے ہیں جنوں نے نبی کریم مالی آئی کی بابت نُورٌ مِن نُورُ اللهِ کاعقیدہ گھرر کھا ہے۔ اور آپ مالی آئی کی بھریت کا انکار کرتے ہیں۔ اس طرح اس خانہ ساز عقید ہے کہ اثبات کے لئے ایک حدیث بھی بیان کرتے ہیں کہ اللہ نے سب سے پہلے نبی مالی آئی کا نور پیدا کیا اور پھراس نور سے ساری کا نئات پیدا کی۔ حالا نکہ یہ حدیث و حدیث کے بھی جیدا کی۔ حالا نکہ یہ حدیث و حدیث کے کسی بھی متند مجموعے میں موجود نہیں ہے علاوہ اذیں یہ اس صحیح حدیث کے بھی خلاف ہے جس میں نبی مالی آئی کہ سب سے پہلے قلم پیدا فرمایا «إِنَّ أَوَّلَ مَا حَلَقَ اللهُ الْقَلَمُ اللهُ مُورِ نَبِیّكَ مَا حَلَق اللهُ اللهُ مُورِ نَبِیْكَ مَا حَلَق اللهُ الله الله عَلَی الله الله منور حدیث المحدیث الله الله منور حدیث اللہ کو دور میں ہے۔ پہلے تام بیک الور پیدا کیا ، (تعلی قات المشکلوۃ جلدا ص ۱۳) "مشہور حدیث جابر کہ اللہ نے سب سے پہلے تیرے نبی کانور پیدا کیا' باطل ہے۔ (خلاصة ترجم)

(۱) اس آیت میں اللہ تعالی نے اپنی قدرت کالمہ اور ملکیت تامہ کابیان فرمایا ہے۔ مقصد عیسائیوں کے عقید ہ الوہیت میں کار دو ابطال ہے۔ حضرت مسیح کے عین اللہ ہونے کے قائل پہلے تو پچھ ہی لوگ تھے یعنی ایک ہی فرقہ۔ یعقوبیہ۔ کا سے عقیدہ تھا لیکن اب تقریباً تمام عیسائی الوہیت مسیح کے کسی نہ کسی انداز سے قائل ہیں۔ اس لیے مسیحت میں اب عقیدہ تشکیف یا اقایتم خلافہ کو بنیادی اہمیت حاصل ہے۔ بسرحال قرآن نے اس مقام پر تصریح کر دی کہ کسی پیغیراور رسول کو اللی صفات سے متصف قرار دیتا کفر صریح ہے۔ اس کفر کاار تکاب عیسائیوں نے ، حضرت مسیح کو اللہ قرار دے کرکیا اگر کوئی اور گروہ یا فرقہ کسی اور چینم کو بشریت و رسالت کے مقام سے اٹھا کر الوہیت کے مقام پر فائز کرے گاتو وہ بھی اس کفر کاار تکاب میں کفر کاار تکاب کرے گا فؤہ نہ باللہ مِن هٰذِهِ الْعَقَینَةِ الْفَاسِدَةِ .

وَقَالَتِ الْيَهُوُدُ وَالنَّصْلَى عَنْ اَبْنُوُّ اللهِ وَاَحِثَا وَاَ قَالَوَا لَوَا اللهِ وَاَحِثَا وَاَ قُلُوَ يُعَوِّبُكُوْرِ الْمُؤْكِلُوْلَ اللَّهُ الْتَكُوْبَ الْمَثَلُقُ التَّكُوْتِ وَالْاَرْمُ ضِ وَمَا وَيُعَنِّ بُمَنُ يَشَا أَوْوَ لِلهِ مُلْكُ السَّلُوْتِ وَالْاَرْمُ ضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَالْيُوالْمُولِيرُ

ٙڲٲۿڶٵڷڮۺؚؾؘڎۮۜۜۼۜٲٷؙۯڛٛٷڵٮۜٵؽؠؾؚ؈۠ڰڎؙٷڵٷڗۊۺ ٵڗؙڛؙڸٲڽؙؾڠٷٷٳڡٚٵڿٲٷڡؽۺؿؠڕۊٙڶڒڹۏؽڔۣ۫ڡؘڡٙڽ۫ۼٲٷؖڎ ڹؿؽ۠ڒٷؾؘۮؚؿٷٷڶۺۿٷڸڂڸۣۺؿٷٷڮڔؽٷٛ

یمود و نصاری کہتے ہیں کہ ہم اللہ کے بیٹے اور اس کے دوست ہیں' (ا) آپ کمہ دیجئے کہ پھر حمیس تمہارے دوست ہیں واث آپ کمہ دیجئے کہ پھر حمیس تمہارے گناہوں کے باعث اللہ کیوں سزا دیتا ہے؟ (۲) نہیں بلکہ تم بھی اس کی مخلوق میں سے ایک انسان ہو وہ جے چاہتا ہے بخش دیتا ہے' اور جے چاہتا ہے عذاب کر تا ہے' (۳) زمین و آسمان اور ان کے درمیان کی ہر چیز اللہ تعالیٰ کی ملیت ہے اور ای کی طرف لوٹنا ہے۔ (۱۸)

اے اہل کتاب! بالیقین ہمارا رسول تممارے پاس رسولوں کی آمد کے ایک وقفے کے بعد آ پنچا ہے۔ جو ہمارے لئے صاف صاف بیان کررہاہے تاکہ تمماری یہ بات نہ رہ جائے کہ ہمارے پاس تو کوئی بھلائی' برائی سانے والا آیا ہی نہیں' پس اب تو یقیناً خوشخبری سانے والا اور آگاہ کرنے والا آ پنچا (") اور اللہ تعالی ہر چزپر قادر ہے۔ (۱۹)

(۱) یبودیوں نے حضرت عومیر کو اور عیسائیوں نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو ابن اللہ کما۔ اور اپنے آپ کو بھی ابناء اللہ (اللہ کے بیٹے) اور اس کا محبوب قرار دے لیا۔ بعض کتے ہیں کہ یمال ایک لفظ محذوف ہے یعنی آفیّاع آبنّاءِ اللهِ ہم "اللہ کے بیٹوں (عزیر و مسیح) کے بیروکار ہیں" دونوں مفہوموں میں سے کوئی سابھی مفہوم مراد لیا جائے "اس سے ان کے نقاخر اور اللہ کے بارے میں بے جااعماد کا اظہار ہو تاہے 'جس کی اللہ کے بال کوئی حیثیت نہیں۔

(۲) اس میں ان کے ذکورہ تفاخر کا بے بنیاد ہونا واضح کر دیا گیا کہ اگر تم واقعی اللہ کے محبوب اور چینتے ہوتے یا محبوب ہونے کا مطلب سے ہے کہ تم جو چاہو کرو' اللہ تعالی تمہیں تہمارے ہونے کا مطلب سے ہو کہ اللہ تعالی تمہیں تہمارے گناہوں کی پاداش میں مزاکیوں دیتا رہا ہے؟ اس کاصاف مطلب سے ہوا کہ اللہ کی بارگاہ میں فیصلہ' دعووَں کی بنیاد پر نہیں ہو تا نہ قیامت والے دن ہوگا' بلکہ وہ تو ایمان و تقوی اور عمل دیکھتا ہے اور دنیا میں بھی اس کی روشنی میں فیصلہ فرماتا ہے اور قیامت والے دن بھی ای کی روشنی میں فیصلہ فرماتا ہے اور قیامت والے دن بھی ای اصول پر فیصلہ ہوگا۔

(٣) تاہم یہ عذاب یا مغفرت کا فیصلہ اس سنت اللہ کے مطابق ہو گا'جس کی اس نے وضاحت فرمادی ہے کہ اہل ایمان کے لیے کے لیے مغفرت اور اہل کفرو فسق کے لیے عذاب 'تمام انسانوں کا فیصلہ اس کے مطابق ہو گا۔ اے اہل کتاب! تم بھی اس کی پیدا کردہ مخلوق یعنی انسان ہو۔ تمہاری بابت فیصلہ دیگر انسانی مخلوق سے مختلف کیوں کر ہو گا؟

وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ لِقَوْمِ إِذْ كُرُو الْعِمْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمُ إِذْجَعَلَ فِيهَكُوْ آيْئِمِيٓآءَ وَجَعَلَكُمْ مُلُوِّكًا أَوْالتُكُوْمَـّا لَمُ يُؤُتِ آحَدًا مِنَ الْعُلَمِينَ ۞

يْقَوْمِ ادْخُلُوا الْأَرْضَ الْمُقَتَّاسَةَ الَّتِيُّكَتِ اللهُ لَكُوْ

اوریاد کرو موک (علیہ السلام) نے اپنی قوم سے کہا'اے میری قوم کے لوگو!اللہ تعالٰی کے اس احسان کاذکر کرو کہ اس نے تم میں سے پیغیبر بنائے اور حتہیں بادشاہ بنا دیا <sup>(۱)</sup> اور تمہیں وہ دیا جو تمام عالم میں کسی کو نہیں دیا۔ (۲۰) اے میری قوم والو!اس مقدس زمین ''کمیں داخل ہو جاؤ

الْمَائِكَةُ ٥

زمانۂ فترت کہلا تا ہے۔اہل کتاب کو کما جا رہا ہے کہ اس فترت کے بعد ہم نے اپنا آ خری رسول ماٹیکٹیلم بھیج دیا ہے۔اب تم یہ بھی نہ کہ سکو گے کہ ہمارے پاس تو کوئی بشیرو نذیر پیغیبر ہی نہیں آیا۔

(۱) بیشترانبیا بنی اسرائیل میں ہے ہی ہوئے ہیں جن کاسلسلہ حضرت عیسلی علیہ السلام پر ختم کر دیا گیااور آخری پیغیبر بنو اساعیل سے ہوئے مالی آیم ۔ ای طرح متعدد بادشاہ بھی بنی اسرائیل میں ہوئے اور بعض نبیوں کو بھی اللہ تعالیٰ نے ملوکیت (بادشاہت) سے نوازا۔ جیسے حضرت سلیمان علیہ السلام۔ اس کا مطلب میہ ہوا کہ نبوت کی طرح ملوکیت (بادشاہت) بھی اللہ کا انعام ہے' جے علی الاطلاق براسمجھنا بہت بری غلطی ہے۔ اگر ملوکیت بری چیز ہوتی تو اللہ تعالیٰ کس نبی کو بادشاہ بنا تانہ اس کاذکرانعام کے طور پر فرما تا' جیسا کہ یہاں ہے آج کل مغربی جمہوریت کا کابوس اس طرح ذہنوں یر مسلط ہے اور شاطران مغرب نے اس کاافسوں اس طرح بھو نکاہے کہ مغربی افکار کے اسپراہل سیاست ہی نہیں بلکہ اصحاب جبہ و دستار بھی ہیں۔ بسرحال ملوکیت یا شخصی حکومت' اگر بادشاہ اور حکمراں عادل و مثقی ہو توجمہوریت سے ہزار

(۲) یہ اشارہ ہے ان انعامات اور معجزات کی طرف' جن سے بنی اسمرائیل نوازے گئے۔ جیسے من و سلویٰ کا نزول' بادلوں کا سابیہ ' فرعون سے نجات کے لیے دریا سے راستہ بنا دینا۔ وغیرہ -اس لحاظ سے بیہ قوم اپنے زمانے میں فضیلت اور اونچے مقام کی حامل تھی کیکن پیغیبر آخرالزمان حفرت محمد مائیکتیا کی رسالت و بعثت کے بعد اب یہ مقام نضیلت امت محریبہ کو حاصل ہو گیا ہے۔﴿ کُمُنْ تُدُوِّ خُیْرَا لَمُدَّا اُنْجُرِجَتْ لِلِنَّاسِ ﴾ (آل عبدران۔ ۱۱۱) تم بهترین امت ہو جے نوع انسانی کے لیے بنایا گیا ہے لیکن یہ بھی مشروط ہے اس مقصد کی سیمیل کے ساتھ جو اس آیت میں بیان کر دیا گیا ہے۔ ﴿ تَأْمُهُ رُونَ بِالْمُعُونُوفِ وَتَنْهُونَ عَنِ الْمُنْكِرَ وَتُوْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ (تم لوگول كو بھلائى كا تھم دية ' برائى سے روكتے ہو اور الله ير ایمان رکھتے ہو" اللہ تعالیٰ امت مسلمہ کو اس مقصد کے لیے کام کرنے کی توفیق عطا فرمائے یا کہ وہ اپنے خیرامت ہونے کااعزاز برقرار رکھ سکے۔

(٣) بنوا سمرائیل کے مورث اعلی حضرت یعقوب علیہ السلام کامسکن بیت المقدس تھا۔ لیکن حضرت یوسف علیہ السلام کے امارت مصرکے زمانے میں بیہ لوگ مصرحاکر آباد ہو گئے تھے اور پھرتب سے اس وقت تک مصرہی میں رہے' جب تک کہ مویٰ علیہ السلام انہیں راتوں رات (فرعون سے چھپ کر) مصرسے نکال نہیں لے گئے۔ اس وقت بیت المقدس پر عمالقہ کی حکمرانی تھی جو ایک بہادر قوم تھی۔ جب حضرت موٹیٰ علیہ السلام نے پھر ہیت المقدس جا کر آباد

وَلَا تَتُرْتَكُ وَاعَلَى آدُبَارِكُهُ فَكَنْقَلِبُو الْحِيرِيْنَ 🌚

قَالُوُالِينُوسَى إِنَّ فِيهَا قُومًا جَبَّادِينَ ﴿ وَلِثَالَنُ نَنْ مُثَلَهَا حَتَّى يَغُونُهُوا مِنْهَا فَإِنْ يَغُرُجُو المِنْهَا فَإِنَّا لَا خِلْوْنَ ﴿

قَالَ رَجُلِن مِنَ الَّذِينُ يَخَافُونَ اَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمَا ادْخُلُوُ اعَلَيْهِمُ الْبَابَ ۚ فَإِذَ ادْخَلْتُنُونُو فَائِكُوْ عَلِيُونَ هُ مِنْ مُنْ الْمُعْمِمُ الْبَابِ الْمُؤْمِنِ اللَّهِ عَلَيْهُ وَاللَّهِ عَلَيْهُ وَاللَّهِ عَلَيْهُ وَاللَّهِ عَ

وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُواۤ إنَّ كُنتُوۡمُؤُمِنِينَ ۞

قَالْوًا يِنُونِسَى إِنَّالَنُ تَنْ خُلَهَا آبَدًا تَادَامُوْ افِيهَا فَاذْهَبُ أَنْتُ وَرَبُّكِ فَقَا تِلْأَراثَاهُهُنَا أَخِيدُونَ ﴿

جو الله تعالی نے تمہارے نام لکھ دی ہے (۱) اور اپنی پشت کے بل روگر دانی نہ کرو (۱۲ کہ پھر نقصان میں جاپڑو۔ (۲۱) انہوں نے جواب دیا کہ اے موئی وہاں تو زور آور مرکش لوگ ہیں اور جب تک وہ وہاں سے نکل نہ جائیں ہم تو ہرگزوہاں نہ جائیں گے ہاں اگر وہ وہاں سے نکل خوشی جائیں بھر تو ہم (بخوشی) چلے جائیں گے۔ (۲۲) الله تعالیٰ کافضل تھا کہا کہ تم ان کے پاس دروازے میں تو رہے وہ کہا کہ تم ان کے پاس دروازے میں تو پہنچ جاؤ' دروازے میں قدم رکھتے ہی یقیناً تم غالب آ جاؤ کے اور تم اگر مومن ہو تو تمہیں اللہ تعالیٰ ہی پر بھروسہ رکھتے ہی یقیناً تم غالب آ جاؤ رکھنا چاہئے۔ (۲۳)

قوم نے جواب دیا کہ اے موی ٰ! جب تک وہ وہاں ہیں تب تک ہم ہرگز وہاں نہ جائیں گے' اس لئے تم اور تمارا پروردگار جاکر دونوں ہی لڑ بھر لو' ہم یمیں جیٹھے ہوئے ہیں۔ (۱۳)

ہونے کا عزم کیا تو اس کے لیے وہاں قابض عمالقہ سے جہاد ضروری تھا۔ چنانچہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے اپنی قوم کو اس ارض مقد سہ میں داخل ہونے کا تھم دیا اور نصرت اللی کی بشارت بھی سائی۔ لیکن اس کے باوجود بنو اسرائیل عمالقہ سے لڑنے پر آمادہ نہیں ہوئے۔ (ابن کثیر)

- (۱) اس سے مراد وہی فتح و نفرت ہے جس کا وعدہ اللہ تعالیٰ نے جہاد کی صورت میں ان ہے کر رکھا تھا۔ .
  - (r) لیعنی جہاد سے اعراض مت کرو۔
- (٣) بنو اسرائیل عمالقہ کی بمادری کی شہرت سے مرعوب ہو گئے اور پہلے مرحلے پر ہی ہمت ہار بیٹھے۔ اور جماد سے دست بردار ہو گئے۔ اللہ کے رسول حضرت موسیٰ علیہ السلام کے حکم کی کوئی پرواہ کی اور نہ اللہ تعالیٰ کے وعدہ ُ نصرت پر یقین کیا۔ اور وہاں جانے سے صاف اکار کردیا۔
- (٣) قوم موی علیہ السلام میں سے صرف یہ دو شخص صبح معنوں میں ایماندار نکلے ، جنہیں نصرت اللی پریقین تھا' انہوں نے قوم کو سمجھایا کہ تم ہمت تو کرو' بھردیکھو کس طرح اللہ تعالیٰ تنہیں غلبہ عطا فرما تا ہے۔
- (۵) کیکن اس کے باوجود بنی اسرائیل نے بد ترین بزدلی 'سوء ادبی اور تمرد و سرکشی کامظاہرہ کرتے ہوئے کہا کہ تو اور تیرا رب جاکر لڑے۔ اس کے برعکس جب جنگ بدر کے موقع پر رسول اللہ ماٹیکیٹی نے صحابہ کرام سے مشورہ کیا تو انہوں

قَالَ رَبِّ إِنِّ ثَا مَيْكُ إِلَانَفْيِىُ وَاخِيْ فَافْزُقُ بَيْنَنَا وَبَيْنِ الْقَوْمِ الْفَسِقِيْنَ ۞

قَالَ فَإِنَّهَا لَحُرَّمَةٌ عَلَيْهِوْ ٱرْبَعِيْنَ سَنَةً \* يَبَيْهُوْنَ فِي الْأَرْضِ فَكَ تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الفْيقِيْنَ ﴿

ۅؘٲؿؙؙػڲؠۿۣۿڒڹۜٲٲڹؿؙٲۮڡٙڔڸڵڂۊٚٵۣۮؙۊۜڗٵۊؙۯٵٞٷؙڹٵڡؙؿؙؾؚڷ ڡؚڽؙٲڂڽۿؚؠٵۅؙڶۄؙؽؾۜڡۧڹۧڷڝٵڵڂۼۣۯڠٲڶڵٲڨؙڶڵٙڰٞٷٲڶ

مویٰ (علیہ السلام) کئے لگے اللی! مجھے تو بجزاپنے اور میرے بھائی کے کسی اور پر کوئی اختیار نہیں' پس تو ہم میں اور ان نافرمانوں میں جدائی کردے۔ (۱۱) ارشاد ہوا کہ اب زمین ان پر چالیس سال تک حرام کر

ارشاد ہوا کہ آب زمین آن پر چاہیں سال تک حرام کر دی گئ ہے' میہ خانہ بدوش ادھر ادھر سرگردال پھرتے رہیں گے (۲) اس لئے تم ان فاسقوں کے بارے میں غمگین نہ ہونا۔ (۲۲)

آدم (علیہ السلام) کے دونوں بیٹوں کا کھرا کھرا حال بھی انہیں سنا دو' (") ان دونوں نے ایک نذرانہ پیش کیا' ان

نے قلت تعداد و قلت وسائل کے باوجود جماد میں حصہ لینے کے لیے بھرپور عزم کا اظہار کیا اور یہ بھی کہا کہ "یا رسول اللہ! ہم آپ کو اس طرح نہیں کہیں گے جس طرح قوم مویٰ نے مویٰ علیہ السلام کو کہا تھا۔" (صحبے بخدادی۔ کتاب المغازی والتفسیس)

- (۱) اس میں نافرمان قوم کے مقابلے میں اپنی بے بی کا اظهار بھی ہے اور براءت کا اعلان بھی۔
- (۲) یہ میدان تیہ کملا تا ہے 'جس میں چانیس سال یہ قوم اپنی نافرمانی اور جماد سے اعراض کی وجہ سے سرگرداں رہی۔
  اس میدان میں اس کے باوجود ان پر من و سلوئ کا نزول ہوا 'جس سے اکتاکر انہوں نے اپنے بیغیبر سے کما کہ روز روز
  ایک ہی کھانا کھا کر ہمارا جی بحرگیا ہے۔ اپنے رب سے دعا کر کہ وہ مختلف قتم کی سبزیاں اور دالیں ہمارے لیے بیدا
  فرمائے۔ بیس ان پر بادلوں کا سایہ ہوا 'پھر پر حضرت موسیٰ علیہ السلام کی لاٹھی مارنے سے بارہ قبیلوں کے لیے بارہ چشے
  جاری ہوئے 'اور اس طرح کے دیگر انعامات ہوتے رہے۔ چالیس سال بعد پھرا سے عالات بیدا کیے گئے کہ یہ بیت
  المقدس کے اندر داخل ہوئے۔
- (٣) پغیر 'وعوت و تبلیغ کے باوجود جب دیکھتا ہے کہ میری قوم سید ھاراستہ اختیار کرنے کے لیے تیار نہیں 'جس میں اس کے لیے دین و دنیا کی سعاد تیں اور بھلا کیاں ہیں تو فطری طور پر اس کو سخت افسوس اور دلی قلق ہو تا ہے۔ یہی نبی ملی آئید کا بھی حال ہو تا تھا 'جس کاذکر قرآن مجید میں اللہ تعالی نے متعدد جگہ فرمایا ہے۔ لیکن آیت میں حضرت موسیٰ علیہ السلام سے خطاب کر کے کہا جارہا ہے کہ جب تو نے فریضۂ تبلیغ اداکر دیا اور پیغام اللی لوگوں تک پہنچا دیا اور اپنی قوم کوایک عظیم الشان کامیابی کے نقطۂ آغاز پر لاکھڑا کیا۔ لیکن اب وہ اپنی دون ہمی اور بد دماغی کے سب تیری بات مانے کو تیار نہیں تو تو ایک فطری چیز ہے۔ لیکن مراد گیا اور اب تجھے ان کے بارے میں غمگین ہونے کی ضرورت نہیں۔ ایسے موقع پر عمکینی تو ایک فطری چیز ہے۔ لیکن مراد اس تسلی سے یہ کہ تبلیغ دو عوت کے بعد اب تم عنداللہ بری الذمہ ہو۔
  - (°) آدم علیہ السلام کے ان دو بیٹوں کے نام ہائیل اور قائیل تھے۔

إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ الْمُتَّقِبُنَ @

لَهِنَ بَسَطْتُ إِلَيْ يَدَكَ لِتَقْتُلَنِى مَا أَنَا بِبَاسِطٍ تَبِى َ الَّهُ كَ لِاقْتُكَافَ الِنِّ آخَاكُ اللهَ رَبِّ الْعَلَيْدِينَ ﴿

إِنِّ َارُبُ لُ أَنْ تَكُوِّ اَ بِإِنْهِى وَ اِنْهِكَ فَتَكُونَ مِنْ اَضِّكَ فَتَكُونَ مِنْ اَصْحِيلِ النَّارِ وَذَٰ لِلَكَ جَزَّوُا الظّلِمِينُ ۚ

فَطَوَّعَتُ لَهُ نَفْسُهُ قَتْلَ آخِيْهِ فَقَتَلَهُ فَأَصْبَرَمِنَ الخَيْرِيُنَ ۞

میں سے ایک کی نذر تو تبول ہو گئی اور دو سرے کی مقبول نہ ہوئی <sup>(۱)</sup> تو وہ کہنے لگا کہ میں تجھے مار ہی ڈالوں گا'اس نے کہا اللہ تعالی تقویٰ والوں کا ہی عمل قبول کرتا ہے۔(۲۷)

گو تو میرے قتل کے لئے دست درازی کرے لیکن میں تیرے قتل کی طرف ہرگز اپنے ہاتھ نہ بڑھاؤں گا میں تو اللہ تعالیٰ پروردگار عالم سے خوف کھا تا ہوں۔(۲۸) میں تو جاہتا ہوں کہ تو میرا گناہ اور اپنے گناہ اپنے سرپر رکھ لے (۲) اور دوز خیوں میں شامل ہو جائے ' ظالموں کا میں بدلہ ہے۔(۲۹)

پس اے اس کے نفس نے اپنے بھائی کے قتل پر آمادہ کر

(۱) یہ نذریا قربانی کس لیے پیش کی گئی؟ اس کے بارے میں کوئی صحیح روایت نہیں۔ البتہ مشہور یہ ہے کہ ابتدا میں حضرت آدم و حوا کے طاپ سے بیک وقت لڑکا اور لڑکی پیدا ہوتی۔ دو سرے حمل سے پھر لڑکا لڑکی ہوتی ' ایک حمل کے بمن بھائی کا نکاح دو سرے حمل سے پیرا ہونے والی بمن بدصورت تھی ' جب کہ قابیل کے ساتھ پیدا ہونے والی بمن بدصورت تھی ' جب کہ قابیل کے ساتھ پیدا ہونے والی بمن خوبصورت تھی۔ اس وقت کے اصول کے مطابق ہابیل کا نکاح قابیل کی بمن کے ساتھ ہونا تھا۔ لیکن قابیل چاہتا تھا کہ وہ ہابیل کے بمن کی بجائے اپنی ہی کے ساتھ اور قابیل کے بمن کی بجائے اپنی ہی بمن کے ساتھ جو خوبصورت تھی ' نکاح کرے۔ حضرت آدم علیہ السلام نے اسے سمجھایا ' لیکن وہ نہ سمجھا' بالآخر حضرت آدم علیہ السلام نے اسے سمجھایا ' لیکن وہ نہ سمجھا' بالآخر حضرت آدم علیہ السلام نے دونوں کو ہارگاہ اللی میں قربانیاں پیش کرنے کا تھم دیا اور فرمایا کہ جس کی قربانی قبول ہو جائے گئی۔ تامان سے آگ آئی اور اسے کھا گئی تامیل کی بمن کا نکاح اس کے ساتھ کر دیا جائے گئے۔ ہائیل کی قربانی قبول ہو گئی ' یعنی آسان سے آگ آئی اور اسے کھا گئی جو اس کے قبول ہونے کی دلیل تھی۔ بعض مفسرین کا خیال ہے کہ ویسے ہی دونوں بھا سُوں نے اپنے اپنے طور پر اللہ کی ہوں خوائی میں پیش کی ' ہائیل کی قربانی قبول ہو نے گندم کی بالی قربانی میں پیش کی ' ہائیل کی قربانی قبول ہوئے پر قائیل حد کا شکار ہو گیا۔

(۲) میرے گناہ کامطلب ، قتل کاوہ گناہ ہے جو مجھے اس وقت ہو تاجب میں تجھے قتل کرتا۔ جیسا کہ حدیث میں آتا ہے کہ قاتل اور مقتول وونوں جنم میں جائیں گے۔ صحابہ کرام نے پوچھا قاتل کا جہنم میں جانا تو سمجھ میں آتا ہے ، مقتول جہنم میں کیوں جائے گا؟ آپ اُلٹی نے فرمایا ، اس لیے کہ وہ بھی اپنے ساتھی کو قتل کرنے کا حریص تھا۔ (صحیح بہخادی ومسلم کتاب الفتین)

دیا اور اس نے اسے قتل کر ڈالا'جس سے نقصان پانے والوں میں سے ہو گیا۔ (۱) (۳۰)

پھراللہ تعالی نے ایک کوے کو جھیجا جو زمین کھود رہاتھا تاکہ اسے دکھائے کہ وہ کس طرح اپنے بھائی کی نعش کو چھپا دے 'وہ کنے لگا'ہائے افسوس! کیامیں ایساکرنے ہے بھی گیا گزرا ہو گیاکہ اس کوے کی طرح اپنے بھائی کی لاش کو دفنا دیتا؟ پھرتو(بڑاہی) پشیمان اور شرمندہ ہوگیا۔(۳۱)

ای وجہ ہے ہم نے بنی اسرائیل پر بیہ لکھ دیا کہ جو شخص کسی کو بغیراس کے کہ وہ کسی کا قاتل ہویا زمین میں فساد مچانے والا ہو' قتل کر ڈالے تو گویا اس نے تمام لوگوں کو قتل کر دیا' اور جو شخص کسی ایک کی جان بچا لے' اس نے گیا تمام لوگوں کو زندہ کر دیا ''اور ان کے پاس

فَبَعَثَ اللهُ غُرَابًايَّبُحُتُ فِى الْاَرْضِ لِيُرِيهُ كَيْفَ يُوَارِئُ سَوْءَةَ اَخِنْيهُ قَالَ يُويُلُقَ اَعَجَزُتُ اَنَ ٱلْكُوْنَ مِثْلَ لَهَنَا الْغُرَابِ فَأُوَارِيَ سَوْءَةَ اَخِيْ فَاصْبَحَ مِنَ النَّدِمِيْنَ ۗ

مِنْ اَجُلِ ذَلِكَ ، كَتَبُنَا عَلَى بَنِيْ اِسْرَا وَيْلَ اَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْسًا إِغَيْرِ نَفْسٍ اَوْفَسَادٍ فِى الْأَرْضِ فَكَانَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَوِبْمِعًا وْمَنْ اَحْيَاهَا فَكَانَّمَا اَخْيَا النَّاسَ جَوِيْعًا. وَلَقَدُ جَاءَ تَهُمُ رُسُلُنَا بِالْبِيِّنْتِ أَنْتَمَانَ كَانِيُرُامِّهُمْ بَعُنَ

(۱) چنانچہ صدیث میں آتا ہے (را کَفَتَلُ نَفْسُ طُلُمًا إِلاَ کانَ عَلَى ابنِ آدَمَ الأَوْل کِفُلُ مِنْ دَمِهَا؛ الأَنْهُ کانَ اَوْلَ مَنْ سَنَ الفَتْلَ، (صحیح بخاری 'کتاب الانبیاء ومسلم 'کتاب القسامة، "جو قتل بھی ظلماً ہوتا ہے '(قاتل کے ساتھ) اس کے خون ناحق کا بوجھ آدم کے اس پہلے بیٹے پر بھی ہوتا ہے کیونکہ یہ پہلا مخص ہے جس نے قتل کا کام کیا" امام ابن کیٹر فرماتے ہیں کہ "ظاہر بات یہ معلوم ہوتی ہے کہ قابیل کو بائیل کے قتل ناحق کی سزا دنیا ہیں ہی فوری طور پر دے دی گئی تھی۔" صدیث میں آتا ہے نبی مُنْ تُنَیِّم نے فرمایا « مَا مِنْ ذَنْبِ أَجْدَرُ أَنْ یُعَجِلَ اللهُ عُفُونَتَهُ في الدَّنْیا مَعَ مَا يَدَّ خِرُ لِصَاحِبِهِ فِي الآخِرَةِ امِنَ الْبَغْي و قطیعَةِ الرَّحِمِ» (أبوداود 'کتاب الأدب۔ ابن ماجه 'کتاب الزهد ومسند أحمد ه /۲۲-۲۱ " بغی (ظلم و زیادتی) اور قطع رحی یہ دونوں گناہ اس بات کے زیادہ لاکُق ہیں کہ اللہ تعالی ان کے مرتکبین کو دنیا میں ہی جلد سزا وے وے ' تاہم آخرت کی سزااس کے علاوہ اس کے لیے ذخیرہ ہوگی جو انہیں وہاں بھگتی ہوگی" اور قائیل میں یہ دونوں گناہ جمعے وائی این ایک ورنیا میں یہ دونوں گناہ جمع ہو گئے تھے۔" فَانِنَا اللهِ وَاقِعُونَ (ابن کیش)

(۲) اس قتل ناحق کے بعد اللہ تعالی نے انسانی جان کی قدروقیت کو واضح کرنے کے لیے بنو اسرائیل پر یہ حکم نازل فرمایا۔ اس سے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ اللہ کے ہاں انسانی خون کی کتنی اہمیت اور تکریم ہے اور یہ اصول صرف بی اسرائیل ہی کے لیے نہیں تھا' اسلام کی تعلیمات کے مطابق بھی یہ اصول ہمیشہ کے لیے ہے۔ سلیمان بن ربعی کتے ہیں کہ میں نے حضرت حسن (بھری) سے بوچھا یہ آیت ہمارے لیے بھی ہے جس طرح بنوا سرائیل کے لیے تھی" انہوں نے فرمایا "ہاں۔ فتم ہے اس ذات کی جس کے سواکوئی معبود نہیں۔ بنواسرائیل کے خون اللہ کے ہاں ہمارے خونوں سے نیادہ قابل احترام نہیں تھے" (تفیرابن کیشر)

ذَلِكَ فِي الْأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ ۞

إِنَّمَا جَزَوُّا الَّذِيْنَ يُعَالِبُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَسُعُونَ في الْاَرْضِ فَسَادًا الن يُقتَّلُوْ اللهُ يُصَلَّبُو الوَّتُقطَّمَ اَيْدِيْهِ هُ وَارْجُلُهُ هُوضٌ خِلَانٍ اَوْ يُسْنَفُوْا مِنَ الْاَرْضِ ذَلِكَ لَهُ هُوخِذْئُ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمُ فِي الْإِخْرَةِ عَذَاكِ عَظِيْمٌ ﴿

ہارے بہت سے رسول ظاہر دلیلیں لے کر آئے لیکن پھراس کے بعد بھی ان میں کے اکثر لوگ زمین میں ظلم و زیادتی اور زبردستی کرنے والے ہی رہے۔ (۳۲) جو اللہ تعالیٰ سے اور اس کے رسول سے لڑیں اور زمین میں فساد کرتے پھریں ان کی سزای ہی ہے کہ وہ قتل کر دیئے جائیں یا مخالف جانب سے ان کے ہاتھ پاؤں کا دیئے جائیں یا مخالف جانب سے ویا جائی گانسیں جلاوطن کر ویا جائے ''' یہ تو ہوئی ان کی دنیوی ذلت اور خواری ' اور آخرت میں ان کے لئے بڑا بھاری عذاب اور آخرت میں ان کے لئے بڑا بھاری عذاب اور آخرت میں ان کے لئے بڑا بھاری عذاب

(۱) اس میں یہود کو زجر و تو پیخ ہے کہ ان کے پاس انبیا دلا کل و براہین لے کر آتے رہے۔ لیکن ان کا روبیہ ہمیشہ حد سے تجاوز کرنے والا ہی رہا۔ اس میں گویا نبی مل کی تھا ہے کہ بیہ آپ کو قتل کرنے اور نقصان پہنچانے کی جو ساز شیں کرتے رہتے ہیں ' یہ کوئی نئی بات نہیں ہے ' ان کی ساری تاریخ ہی مکرو فساد سے بھری ہوئی ہے۔ آپ بسرحال اللہ پر بھروسہ رکھیں جو خیرالماکریں ہے۔ تمام سازشوں سے بھتر تدبیر کرنے والا ہے۔

(۲) اس کی شان نزول کی بابت آتا ہے کہ عکل اور عرینہ قبیلے کے کچھ لوگ مسلمان ہو کر دینہ آئ انہیں دینہ کی آب وہوا راس نہ آئی تو نبی مان کی وردھ اور پیشاب بو اللہ تعالی شفاعطا فرمائے گا۔ چند روز میں وہ تھیکہ ہو گئے لیکن اس کے بعد انہوں نے اونٹول کے رکھوالے اور چیشاب پو اللہ تعالی شفاعطا فرمائے گا۔ چند روز میں وہ تھیکہ ہو گئے لیکن اس کے بعد انہوں نے اونٹول کے رکھوالے اور چرواہے کو قتل کر دیا اور اونٹ ہنکا کر لے گئے۔ جب نبی مانٹی کیا اطلاع ملی تو آپ مانٹی کیا اس کے بعد انہوں نے بیچے ان کے بیچے آدمی دو ڑائے جو انہیں اونٹول سمیت پکڑ لائے۔ نبی مانٹی کیا اطلاع ملی تو آپ مانٹی کیا تھا) پھر انہیں دھوپ میں ڈال آنکھوں میں گرم سلائیاں پھروا کمیں '(کیونکہ انہوں نے بھی چرواہے کے ساتھ ایسا ہی کیا تھا) پھر انہیں دھوپ میں ڈال دیا گئی تھی کیا اور اللہ و رسول کے ساتھ کار بہ بھی (صحیح بہتدادی کتاب المدیات والمطب والمتفسیور۔ صحیح بعد کفر بھی کیا اور اللہ و رسول کے ساتھ کار بہ بھی (صحیح بہتدادی کتاب المدیات والمطب والمتفسیور۔ صحیح مصلم مسلم کتاب المقسامة ، یہ آیت محاربہ کملاتی ہے۔ اس کا تھم عام ہے یعنی مسلمانوں اور کافروں دونوں کو شائل ہے۔ مسلم کتاب المقسامة ، یہ آیت محاربہ کملاتی ہے۔ اس کا تھم عام ہے یعنی مسلمانوں اور کافروں دونوں کو شائل ہے۔ اس کا تم عام نے بعنی مسلم کتاب المقسامة ، یہ آیت محاربہ کملاتی ہے۔ اس کا تم عام ہے یعنی مسلمانوں اور کافروں دونوں کو شائل ہے۔ اس کا تم عام ہے بعنی مسلم کتاب المقسامة ، یہ آیت محارب کہ کار وغیرہ میں داہ ونہ بی تو امرا مناب سمجھے ، دے۔ بعض لوگ کت ہیں سزاد کی جو سزا مناب سمجھے ، دے۔ بعض لوگ کت ہیں سزا کی جو سزا مناب سمجھے ، دے۔ بعض لوگ کتے ہیں اگر محاربی نے قتل و سلب کیان کی تو سزا مناب سمجھے ، دے۔ بعض لوگ کتے ہیں اگر محارب کی اور جس نے صرف قتل اور دونوں کو کی سزادی جائے گی اور جس نے صرف قتل اور مولی کی سزادی جائے گی اور جس نے صرف قتل کیا اگر کی مین دو تا کیان کی دو جس نے صرف قتل کیا اور حول کی سزادی جائے گی اور جس نے صرف قتل کیا گور جس نے صرف قتل کیا گور

اِلَّا الَّذِيْنَ تَابُواْ مِنْ قَبْلِ اَنْ تَقْدِرُوْاعَلَيْهِمْ ۗ فَاعْلَمُوُ ٓ النَّالِيَةِ عَفُورٌ تَحِيْدٌ ۞

يَايَهُمَا الّذِينَ امْنُوااتَّقُوااللّهَ وَالْبَتَغُوَّا اِلَيْهُ الْوَسِيْلَةَ وَجَاهِدُوْا فِي سَيدِيْلِهِ لَعَلَّكُمُ تُفْلِحُونَ ۞

إِنَّ الَّذِيْنَ كُفَّهُ وَالْوَاتَ لَهُمُ مُسَّافِي الْأَرْضِ

ہاں جو لوگ اس سے پہلے توبہ کرلیں کہ تم ان پر قابو پالو (ا) تو یقین مانو کہ اللہ تعالیٰ بہت بڑی بخشش اور رحم و کرم والاہے۔(۳۴)

مسلمانو! الله تعالی سے ڈرتے رہوادراس کا قرب تلاش کرو<sup>(۲)</sup> اور اس کی راہ میں جماد کرو تا کہ تمہارا بھلا ہو۔(۳۵)

یقین مانو که کافروں کے لئے اگر وہ سب کچھ ہو جو ساری

مال نہیں لیا' اسے قتل کیا جائے گااور جس نے قتل کیااور مال بھی چھینا' اس کاایک دایاں ہاتھ اور ہایاں یاؤں یا ہایاں ہاتھ اور دایاں باؤں کاٹ دیا جائے گا۔ اور جس نے نہ قتل کیانہ مال لیا' صرف دہشت گر دی کی اسے جلاوطن کر دیا جائے گا۔ کیکن امام شو کانی فرماتے ہیں پہلی بات صحیح ہے کہ سزا دینے میں امام کو اختیار حاصل ہے۔ (فتح القدیر) (۱) لینی گر فتار ہونے سے پہلے اگر وہ تو بہ کرکے اسلامی حکومت کی اطاعت کا اعلان کردیں تو پھرانہیں معاف کر دیا جائے گا' نہ کورہ سزا ئیں نہیں دی جائیں گی۔ لیکن پھراس امرمیں اختلاف ہے کہ سزاؤں کی معافی کے ساتھ انہوں نے قتل کر کے یا مال لوٹ کریا آبروریزی کر کے ہندوں' پر جو دست درازی کی بیہ جرائم بھی معاف ہو جائیں گے یا ان کا بدلہ لیا جائے گا' بعض علما کے نزدیک میہ معاف نہیں ہوں گے بلکہ ان کا قصاص لیا جائے گا۔ امام شو کانی اور امام ابن کثیر کار جحان اس طرف ہے کہ مطلقا انہیں معاف کر دیا جائے گااور اس کو ظاہر آیت کامقتضی بتلایا ہے- البتہ گر فتاری کے بعد تو بہ سے جرائم معاف نہیں ہوں گے۔ وہ مستحق سزا ہوں گے۔ (فتح القدير وابن کثير) (۲) وسیلہ کے معنی ایسی چیز کے میں جو کسی مقصود کے حصول یا اس کے قرب کا ذریعہ ہو۔ "اللہ تعالیٰ کی طرف وسیلہ تلاش کرو" کا مطلب ہو گا ایسے اعمال افتیار کرو جس سے تمہیں اللہ کی رضا اور اس کا قرب حاصل ہو جائے۔ امام شُوكائى فرمات بين (( إنَّ الْوَسِيلةَ - التِي هِيَ القُربَةُ - تَصْدُقُ على النَّقْوى وَعَلى غيرها من خِصَال الخيرِ، الَّتي ینفَرَّبُ العِبادُ بھا إلى رَبِّهم )) "وسلِه جو قربت کے معنی میں ہے، تقویٰ اور دیگر خصال خیررِ صادق آ تا ہے جن کے ذریعے سے بندے اپنے رب کا قرب حاصل کرتے ہیں" ای طرح منہیات ومحرمات کے اجتناب سے بھی اللہ کا قرب حاصل ہو تا ہے۔اس لئے منہیات ومحرمات کا ترک بھی قرب الٰہی کاوسیلہ ہے۔ لیکن جاہلوں نے اس حقیقی وسلے کو چھوڑ کر قبروں میں مدفون لوگوں کو اینا وسیلہ سمجھ لیا ہے جس کی شریعت میں کوئی بنیاد نہیں ہے۔ البتہ حدیث میں اس مقام محمود کو بھی وسیلہ کما گیا ہے جو جنت میں نبی ملٹر آئیز کا کو عطا فرمایا جائے گا۔ اس لئے آپ نے فرمایا جو اذان کے بعد میرے لئے یہ دعائے وسیلہ کرے گا وہ میری شفاعت کا مستحق ہو گا اصحیح بہخاری۔ کتاب الأذان صحیح مسلم كتاب الصلوة) وعائ وسلِم جو اذان كے بعد يرضى مسنون ب «اللَّهُمَّ اربَّ هٰذه الدَّعْوَة التَّامَّة ، والصَّلُوة القَائِمَةِ؛ آتِ مُحَمَّدًا الْوَسيلَةَ وَالْفَضيلَةَ وَابْعَثْهُ مَقَامًا مَّحْمُوْدًا الَّذِي وَعَدْتهُ »-

جَمِيْعًا وَّمِثْلَهُ مَعَهُ لِيَفْتَدُوْالِهِ مِنْ عَذَاكِ يَوْمِر

الْقِيمْةِ مَانْقُةِبِّلَ مِنْهُمُ ۚ وَلَهُمْ عَذَاكِ ٱلِلْمُو ۗ ۞

يُرِيْدُونَ آنُ يَتَخُرُجُوا مِنَ التَّالِرُ وَمَاهُمُ يَخْدِجِيْنَ وَنُهَا وَلَهُمُ عَذَاكِ مُّقِيْدُ ۞

وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوۤ اَيُدِيهُمَّاجَزَآءُ بِمَاكسَبَا تَكَالَّامِّنَ اللهِ \* وَاللهُ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ۞

فَمَنُ تَابَمِنُ بَعَدِ ظُلْمِهِ وَاصْلَحَ فَإِنَّ اللهُ يَتُوبُ عَلَمُو إِنَّ اللهَ خَفُورٌ يُحِيْهُ ۞

زمین میں ہے بلکہ ای کے مثل اور بھی ہو اور وہ اس سب کو قیامت کے دن کے عذاب کے بدلے فدیے میں دینا چاہیں تو بھی ناممکن ہے کہ ان کا فدیہ قبول کر لیا جائے' ان کے لئے تو ور دناک عذاب ہی ہے۔ (۳۹) یہ چاہیں گے کہ دوزخ میں سے نکل جائیں لیکن سے ہرگز اس میں سے نہ نکل حکیں گئے تو دوای عذاب ہیں۔ (۳۷) عذاب ہیں۔ (۳۷)

چوری کرنے والے مرد اور عورت کے ہاتھ کاٹ دیا کرو۔ (۳) پیبدلہ ہے اس کاجو انہوں نے کیا عذاب اللہ کی طرف ہے اور اللہ ہے۔ (۳۸) جو شخص اپنے گناہ کے بعد توبہ کرلے اور اصلاح کرلے تو اللہ تعالی رحمت کے ساتھ اس کی طرف لوما ہے۔ (۳)

- (۱) حدیث میں آتا ہے کہ ایک جنمی کو جنم سے نکال کراللہ کی بارگاہ میں پیش کیا جائے گا۔ اللہ تعالیٰ اس سے پویتھ گا "تو نے اپنی آرام گاہ کسی پائی؟" وہ کیے گا "بر ترین آرام گاہ" اللہ تعالیٰ فرمائے گا "کیا تو زمین بھر سونا فدیہ دے کراس سے بھی کارا حاصل کرنا پند کرے گا؟" وہ اثبات میں جواب دے گا۔ اللہ تعالیٰ فرمائے گامیں نے تو دنیا میں اس سے بھی بہت کم کا تجھ سے مطالبہ کیا تھا تونے وہاں اس کی پروا نہیں کی اور اسے دوبارہ جنم میں ڈال دیا جائے گا (صحبح مسلم صفة القیامة صحبح بحادی کے تناب الرقاق والانبیاء)
- (۲) یہ آیت کا فروں کے حق میں ہے "کیونکہ مومنوں کو بالآخر سزا کے بعد جنم سے نکال لیا جائے گاجیسا کہ احادیث سے ا البت ہے۔
- (٣) بعض فقما ظاہری کے زدویک سرقہ کا یہ تھم عام ہے چوری تھوڑی ہی چیزی ہویا زیادہ کی-ای طرح وہ حرز (محفوظ جگہ) میں رکھی ہویا غیر حرز میں- ہر صورت میں چوری کی سزا دی جائے گی- جب کہ دو سرے فقمااس کے لیے حرز اور نصاب کو ضروری قرار دیتے ہیں- پھر نصاب کی تعیین میں ان کے مابین اختلاف ہے- محد ثین کے زدیک نصاب رائع ریناریا تین درہم (یا ان کے مساوی قیمت کی چیز) ہے ' اس سے کم چوری پر ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا۔ اس طرح ہاتھ رسخ (بہنچوں) سے کانے جائیں گے- کہنی یا کندھ سے نہیں- جیسا کہ بعض کا خیال ہے ( تفصیلات کے لیے کتب صدیث و فقہ اور تفایر کا مطالعہ کیا جائے)
- (۴) اس توبہ سے مراد عنداللہ قبول توبہ ہے۔ یہ نہیں کہ توبہ سے چوری یا کسی اور قابل حد جرم کی سزا معاف ہوجائے گی - حدود' توبہ سے معاف نہیں ہوں گی۔

یقینا اللہ تعالیٰ معاف فرمانے والا مهربانی کرنے والا ہے۔(۳۹)

کیا تخھے معلوم نہیں کہ اللہ تعالیٰ ہی کے لیے زمین و آسان کی بادشاہت ہے؟ جسے جاہے سزا دے اور جسے چاہے معاف کر دے 'اللہ تعالیٰ ہرچیزیر قادر ہے۔(۴۰) اے رسول! آپ ان لوگوں کے بیچھے نہ کڑھیے جو کفر میں سبقت کر رہے ہیں خواہ وہ ان (منافقول) میں سے ہوں جو زبانی تو ایمان کا دعویٰ کرتے ہیں کیکن حقیقتاً ان کے دل باایمان نہیں (۱) اور یہودیوں میں سے کچھ لوگ ایسے ہیں جو غلط باتیں سننے کے عادی ہیں اور ان لوگوں کے جاسوس ہیں جو اب تک آپ کے پاس نہیں آئے' وہ کلمات کے اصلی موقعہ کو چھوڑ کر انہیں متغیر کر دیا کرتے ہیں' کہتے ہیں کہ اگر تم یمی حکم دیئے جاؤ تو قبول کرلینا اور اگریه تھکم نہ دیئے جاؤ تو الگ تھلگ <sup>(۲)</sup> رہنا اور جس کا خراب کرنا اللہ کو منظور ہو تو آپ اس کے لیے خدائی ہدایت میں سے کسی چیز کے مختار نہیں۔ اللہ تعالی کا ارادہ ان کے دلوں کو پاک کرنے کا نہیں' ان کے لیے دنیا میں بھی بڑی ذلت اور رسوائی ہے اور آخرت میں بھی ان کے لیے بڑی سخت سزا ہے۔(۴۱)

ٱلْهُ تَعْلَمُ أَنَّ اللّهَ لَهُ مُلْكُ السَّمَلُوتِ وَالْأَرْضِ يُعَدِّبُ مَنْ يَشَا الْوَتَغِفْرُ لِمَنْ يَشَا أَوْ وَاللّهُ عَلَى كُلِّ شَكَّ قَدِيرُرُ ۞

يَايُهُا الرَّسُوُلُ لَا يَعُرُنُكَ الَّذِينُ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ مِنَ الَّذِيْنَ قَالُواْ المَّالِها فُواهِهِ وَلَهُ تُوُمِنُ قُلُوبُهُمُ الْمَعْرِ وَمِنَ الَّذِيْنَ لَا مُا الْمَالِما فُواهِمُ وَلَمُ تُومِنَ الْكَارِبِ سَلْمُعُونَ لِقَوْمِ الْحَرِيْنَ لَوْ يَاتُولُوكَ يُحْرِفُونَ الْكَلْوِمِنَ بَعْدِ مَواضِعة يَقُولُونَ إِنْ اُوتِينَتُمْ هٰذَا اَنْكُنُوكُ وَلَنَ كَوْتُونُونُوكُ فَاحْذَرُولُ وَمَن يُرِوالله وَتُنَا فَكُنُ تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللهِ شَيْئًا اللهِ الله وَيَنْ اللهُ فَيْنَا اللهِ اللهُ وَتَنْكَ لَكُنُ لَوْرُيُو الله الله اَنْ يُطِهِرَ قُلُوبَهُمْ وَلَهُمْ فِي اللهُ نَيَا خِزَى اللهُ وَيَا لَكُنْ اللهُ اللهُ الْمَالِحُونَ اللهُ وَيَا لَلهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ وَلَا اللهُ الله

<sup>(</sup>۱) نبی کریم میں آلیے کالل کفرو شرک کے ایمان نہ لانے اور ہدایت کا راستہ نہ اپنانے پر جو قلق اور افسوس ہو یا تھا' اس پر اللہ تعالی اپنے پیغیبر کو زیاوہ غم نہ کرنے کی ہدایت فرما رہاہے تاکہ اس اعتبار سے آپ کو تسلی رہے کہ ایسے لوگوں کی بابت عنداللہ مجھ سے بازیرس نہیں ہوگی۔

<sup>(</sup>۲) آیت نمبرا ۳ تا ۴۳ کی شان نزول میں دو واقعات بیان کئے جاتے ہیں۔ ایک تو دو شادی شدہ یہودی زانیوں (مرد و عورت) کا۔ انہوں نے اپنی کتاب تو رات میں تو ردوبدل کر ڈالا تھا' علاوہ ازیں اس کی کئی باتوں پر عمل بھی نہیں کرتے سے۔ انہی میں سے ایک تھم رجم بھی تھاجو ان کی کتاب میں شادی شدہ زانیوں کے لئے تھا اور اب بھی موجود ہے لیکن وہ چو نکہ اس سزا سے بچنا چاہتے تھے اس لئے آپس میں فیصلہ کیا کہ محمد مرتقیم کیا س چلتے ہیں اگر انہوں نے ہمارے ا بجاد کردہ طریقہ کے باس چلتے ہیں اگر انہوں نے ہمارے ا بجاد کردہ طریقہ کے مطابق کو ڑے مارنے اور منہ کالا کرنے کی سزاکا فیصلہ کیا تو مان لیں گے اور اگر رجم کا فیصلہ دیا تو نہیں

سَمْعُونَ لِلْكَذِبِ الْمُؤْنَ لِلسُّحْتِ قَالَ جَا أَوْلَا فَاحْتُمُ بَيْنَهُمُ الْوَاعْرِضُ عَنْهُمُ وَالْ تَعْرِضُ عَنْهُمُ فَلَنْ يَضُوُّوكَ شَيْئًا وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمُ بِالْقِسْطِ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِيْنَ ﴿

وَكَيْفَ يُحَكِّمُونَكَ وَعِنْدَاهُمُ التَّوْلِيَةُ فِيهَا حُكُو اللهِ تُتَّرِيَتَوَكُّونَ مِنْ بَعْدِ ذلِكَ \* وَمَا اوُلَمِكَ بِالْمُؤْمِنِيْنَ ﴿

یہ کان لگالگا کر جھوٹ کے سننے والے (۱) اور جی بھر بھر کر حرام کے کھانے والے ہیں 'اگریہ تممارے پاس آئیں تو حمیس اختیار ہے خواہ ان کے آپس کا فیصلہ کرو خواہ ان کو تالل وو 'اگر تم ان سے منہ بھی چھیرو گے تو بھی یہ تم کو ہر گز کوئی ضرر نہیں پہنچا گئے 'اور اگر تم فیصلہ کرو تو ان میں عدل و انصاف کے ساتھ فیصلہ کرو 'یقیناً عدل والوں کے ساتھ اللہ محبت رکھتا ہے۔ (۲۲)

(تجب کی بات ہے کہ) وہ کیسے اپنے پاس تورات ہوتے ہوئے جس میں احکام اللی ہیں تم کو منصف بناتے ہیں پھر اس کے بعد بھی پھر جاتے ہیں' دراصل سے ایمان ویقین والے ہیں ہی نہیں۔(۲۳۳)

مانیں گے۔ چنانچہ حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عظما فرماتے ہیں کہ یہودی نبی کریم میں گیاتی کی خدمت میں حاضر ہوئے ' آپ میں گیاتی نے ان سے بوچھا کہ قورات میں رجم کی بابت کیا ہے؟ انہوں نے کہا تو وات میں زنا کی سزا کوڑے مارنا اور رسوا کرنا ہے۔ عبد اللہ بن سلام بولٹی نے کہا تم جھوٹ کتے ہو' تو رات میں رجم کا حکم موجود ہے' جاؤ تو رات الؤ' تو رات لاکروہ پڑھنے گئے تو آیت رجم بر ہاتھ رکھ کر آگے بیچھے کی آیات پڑھ دیں۔ عبد اللہ بن سلام بولٹی نے کہا ہتھ اٹھاؤ' ہاتھ اٹھایا تو وہاں آیت رجم میں۔ بالا تحر انہیں اعتراف کرنا پڑا کہ محمد میں گیاتی بچھے ہیں' تو رات میں آیت رجم موجود ہے۔ چنانچہ دونوں زانیوں کو سکسار کر دیا گیا۔ (الماحظہ ہو صحیحین ودیگر کتب حدیث) ایک دو سرا واقعہ اس طرح بیان کیا جاتا ہے کہ یہود کا ایک قبیلہ اپنے آپ کو دو سرے یہودی قبیلے سے زیادہ معزز اور محترم سمجھتا تھا اور ای کے مطابق آپ مقتول کی دیت سووسی اور دو سرے قبیلے کو محمول کی بچاس و سی مقرر کر رکھی تھی۔ جب نبی سی گیاتی ہم دیت تربیف لائے' تو یہود کے دو سرے قبیلے کو کچھ حوصلہ ہوا جس کے مقتول کی دیت نصف تھی اور اس نے دیت سووسی دینے سے انکار کر دیا۔ قریب تھا کہ ان کے در میان اس مسئلے پر لڑائی چھڑ جاتی 'لیکن ان کے سمجھدا ر لوگ نبی سی برابری کا حکم دیا گیا ہے۔ (بیر روایت مند احمد میں ہے جس کی سند کو شخ احمد شاکر نے صحیح کما ہے۔ مند احمد جلدا' ص ۲۲۲۔ عدیث نمبر ۲۲۱۲ امام ابن کثیر فرماتے ہیں ممکن ہے دونوں سبب ایک ہی وقت میں جمع ہو گئے ہوں اور ان سب کے لیے عدیث نمبر ۲۲۱۲ امام ابن کثیر فرماتے ہیں ممکن ہے دونوں سبب ایک ہی وقت میں جمع ہو گئے ہوں اور ان سب کے لیے

عدیث نمبر ۱۲۲۳ ان کازول ہوا ہو (ابن کئیر)

(۱) سَمَّاعُونَ کے معنی ''بہت زیادہ سننے والے ''اس کے دو مفہوم ہو سکتے ہیں' جاسوی کرنے کے لیے زیادہ باتیں سنایا دو سرول کی باتیں ماننے اور قبول کرنے کے لیے سننا۔ بعض مفسرین نے پہلے معنی مراد لیے ہیں اور بعض نے دو سرے۔

إِنَّا آنْزَلْنَا التَّوْرُاتَ فِيهَا هُدَّى وَنُونُ يُكَكُونُ يَكُكُو بِهَا التَّحِيثُونَ الذِيْنَ آسُلَمُو الِلَّذِيْنَ هَا دُوا وَ الرَّبْنِيثُونَ وَالْاَخْبَارُ بِهِمَا اسْتُحْفِظُوا مِنْ كِتْبِ اللهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءً \* فَلاَ يَحْتُوا النَّاسَ وَاخْتُونُ وَلاَ تَشْتُرُوا بِالْيَّنِ ثَنْهَ نَا قَلِيكُ وَمَنْ لَوْ يَحْكُو بِمَا آنْزُلَ اللهُ فَاوْلِمِنَ هُمُ الْكُلِمُ وَنَ ۞

وَكَتَبُنَاعَلَيْهِمْ فِيُهَآانَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ۚ وَالْعَيْنَ بِالْمَيْنِ وَالْاَنْفَ بِالْاَنْفِ وَالْاَذُنَ بِالْاُذُنِ وَالبِّنَّ بِالبِّينِ ۚ وَالْجُرُومَ قِصَاصٌ ْفَمَنُ تَصَكَّقَ بِهِ فَهُوَ

ہم نے تورات نازل فرمائی ہے جس میں ہدایت و نور ہے'
یہودیوں میں (() ای تورات کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے ماننے
والے انبیا(علیم السلام) (() اوراہل اللہ اور معافیط کرتے
تھے کیو نکہ انہیں اللہ کی اس کتاب کی حفاظت کا تھم دیا
گیا تھا۔ (() اور وہ اس پر اقراری گواہ تھے (()) اب تہیں
علیا ہے کہ لوگوں ہے نہ ڈرواور صرف میراڈر رکھو'میری
آیتوں کو تھو ڑے تھو ڑے مول پر نہ بیچو'(() جولوگ اللہ
کی اتاری ہوئی وجی کے ساتھ فیطے نہ کریں وہ (اپورے اور
پیختہ) کا فرہیں۔ (() ہم))

اور ہم نے یہودیوں کے ذمہ تورات میں یہ بات مقرر کر دی تھی کہ جان کے بدلے جان اور آ نکھ کے بدلے آ نکھ اور ناک کے بدلے ناک اور کان کے بدلے کان اور دانت کے بدلے دانت اور خاص زخموں کا بھی

<sup>(</sup>۱) ﴿ لِكَذِيْنَ هَادُوا ﴾ اس كا تعلق يَخكُمُ سے ہے۔ يعنى يبوديوں سے متعلق فيل كرتے تھے۔

<sup>(</sup>۲) أَسْلَمُوا بِهِ نَبِينِنَ كَى صفت بيان كى كه وه سارے انبيا وين اسلام بى كے بيرو كار تھے جس كى طرف مجمہ سائينيا وعوت وے رہے ہیں۔ بعنی تمام پنجبروں كا دین ایک ہى رہا ہے۔ اسلام جس كى بنیادى وعوت به تھى كه ایک الله كى عبادت كى جائے اور اس كى عبادت میں كى كو شریک نه كیا جائے۔ ہر نبی نے سب سے پہلے اپنی قوم كو يمى وعوت توحيد واخلاص پیش كى ﴿ وَمَا اَدُسُلْنَامِنَ مَّبْلِكَ مِنْ وَمُولِ اِلْاَنْوَجَى اللّهِ الْآلَالَة الْآلَالَة الْآلَاتَ اَلَّهُ بُدُونِ ﴾ (الانب ه ٥٠) " ہم نے واخلاص پیش كى ﴿ وَمَا اَدُسُلْنَامِنَ مَبْلِكَ مِنْ وَمُولِ اِلاَنْوَجَى اللّهِ اللّهُ الْآلَالَة الْآلَالَة الْآلَاتَ اللّهُ بُدُونِ ﴾ (الانب هم نه مهری ہی عبادت آپ سے پہلے جتنے رسول بھیج 'سب كو يمى وحى كى كه ميرے سواكوئى معبود نہيں ہے 'پس تم سب ميرى ہى عبادت كرو"۔ اى كو قرآن ميں المدين بھى كما گيا ہے۔ جسياكہ سورة شوركى كى آيت ١١٣ ﴿ فَرَحَ اللّهُ قِنَ الذِّيْنِ مَا وَكُلّى بِهُ نُومًا ﴾ الآب قيم كما گيا ہے 'جس ميں اى مضمون كو بيان كيا گيا ہے كہ آپ كے ليے ہم نے وہى دين مقرر كيا ہے جو

<sup>(</sup>m) چنانچہ انہوں نے تورات میں کوئی تغیرو تبدل نہیں کیا'جس طرح بعد میں لوگوں نے کیا۔

<sup>(</sup>٣) كه يه كتاب كمي بيشي سے محفوظ ہے اور الله كي طرف سے نازل شدہ ہے۔

<sup>(</sup>۵) لیخی لوگوں سے ڈر کر تو رات کے اصل احکام پر پر دہ مت ڈالونہ دنیا کے تھو ڑے سے مفادات کے لیے ان میں رد ویدل کرو۔

<sup>(</sup>٢) پيرتم كيے ايمان كے بدلے كفرير راضى مو كئے مو؟

بدلہ ہے ''' پھر جو محض اس کو معاف کردے تو وہ اس کے لئے کفارہ ہے ' اور جو لوگ اللہ کے نازل کئے ہوئے کے مطابق حکم نہ کریں ' وہی لوگ ظالم ہیں۔ (۳) (۵۸) اور ہم نے ان کے پیچھے عیسیٰ بن مریم کو جھیجا جو اپنے ہے کہا کی کتاب یعنی تورات کی تصدیق کرنے والے تھے (۳) اور ہم نے انہیں انجیل عطا فرمائی جس میں نور اور ہوایت تھی اور وہ اپنے سے پہلے کی کتاب تورات کی اور ہدایت تھی اور وہ اپنے سے پہلے کی کتاب تورات کی

كَفَّارَةٌ لَّهُ وَمَنُ لَمُ يَحُكُوْمِمَاۤ اَنُوَلَ اللهُ فَأُولَٰلِكَ هُمُوالظَّلِمُونَ ۞

وَقَفَّيْنَاعَلَ اثَارِهِمُ بِعِيْسَى ابُنِ مَرْيَدَ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَكَ يُهِ مِنَ التَّوْلِيةَ وَالتَّيْنَاهُ الْإِنْجَيْلَ فِيهُ هُدَّى وَنُوَدُّوَ مُصَدِّقًالِمَا بَيْنَ يَكَ يُهِ مِنَ التَّوْرُكِةِ وَهُدَّى وَمُوْعِظَةً لِلْمُثَقِيْنَ ۞

(۱) جب تورات میں جان کے بدلے جان اور زخموں میں قصاص کا تھم دیا گیا تھا تو پھر یہودیوں کے ایک قبیلے (بنو نضیر) کا دو سرے قبیلے (بنو قریظہ) کے ساتھ اس کے برعکس معاملہ کرنا اور اپنے مقتول کی دیت دو سرے قبیلے کے مقتول کی بہ نبت دوگنار کھنے کا کیا جواز ہے؟ جیسا کہ اس کی تفصیل پچھلے صفحات میں گزری۔

(۲) یہ اشارہ ہے اس بات کی طرف کہ جس قبیلے نے ذرکورہ فیصلہ کیاتھا' یہ اللہ کے نازل کردہ عکم کے خلاف تھااور اس طرح انہوں نے ظلم کاار تکاب کیا۔ گویا انسان اس بات کا مکلف ہے کہ وہ احکامات اللی کو اپنائے' ای کے مطابق فیصلے کرے اور زندگی کے تمام معاملات میں اس سے رہنمائی حاصل کرے' اگر وہ ایسا نہیں کرے گاتو بارگاہ اللی میں ظالم متصور ہو گا' فاسق متصور ہو گا اور کافر متصور ہو گا۔ ایسے لوگوں کے لیے اللہ تعالی نے تینوں لفظ استعمال کر کے اپنے غضب اور ناراضگی کا بھرپور اظہار فرادیا۔ اس کے بعد بھی انسان اپنے ہی خود ساختہ قوانین یا اپنی خواہشات ہی کو اہمیت خواس سے زیادہ پر قسمتی کیا ہوگی؟

ملحوظہ: علائے اصولین نے لکھا ہے کہ تچھل شریعت کا تھم' اگر اللہ نے بر قرار رکھا ہے تو ہمارے لیے بھی اس پر عمل کرنا ضروری ہے اور اس آیت میں بیان کردہ تھم غیر منسوخ ہے اس لیے یہ بھی شریعت اسلامیہ ہی کے احکام ہیں جیسا کہ احادیث سے اس کی تائید ہوتی ہے۔ اس طرح احادیث سے ﴿النّفُشِ پِالنّفُشِ ﴾ (جان' بدلے جان کے) کے عموم سے دو صور تیں خارج ہول گی۔ کہ کوئی مسلمان اگر کسی کافر کو قتل کر دے تو قصاص میں اس کافر کے بدلے مسلمان کو' اس طرح غلام کے بدلے آزاد کو قتل نہیں کیا جائے گا۔ (تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو' فتح الباری و نیل الاوطار و غیرہ)

(٣) یعنی انبیائے سابقین کے فور ابعد 'متصل ہی حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو بھیجا جو اپنے سے پہلے نازل شدہ کتاب تورات کی تصدیق کرنے والے تھے 'اس کی تکذیب کرنے والے نہیں 'جو اس بات کی دلیل تھی کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام بھی اللہ کے جی رسول ہیں اور اسی اللہ کے فرستادہ ہیں جس نے تورات حضرت موسیٰ علیہ السلام پر نازل فرمائی تھی 'تو اس کے باوجود بھی یہودیوں نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی تکذیب کی بلکہ ان کی تکفیراور شفیص و اہانت کی۔

تصدیق کرتی تھی اور وہ سرا سربدایت و نصیحت تھی پارسا لوگوں کے لئے۔ <sup>(۱)</sup> (۴۶۸)

اور انجیل والوں کو بھی چاہیے کہ اللہ تعالیٰ نے جو پھے اللہ انجیل میں نازل فرمایا ہے اس کے مطابق حکم کریں (۲) اور جو اللہ تعالیٰ کے نازل کردہ سے ہی حکم نہ کریں وہ (بدکار) فاسق ہیں۔(۲۷)

اور ہم نے آپ کی طرف حق کے ساتھ یہ کتاب نازل فرمائی ہے جو اپنے سے اگل کتابوں کی تصدیق کرنے والی ہے اور ان کی محافظ ہے۔ (۳) اس لئے آپ ان کے آپ کا تاری ہوئی کتاب کے معاملات میں اس اللہ کی ا تاری ہوئی کتاب کے

وَلْيَعَكُمُ آهُلُ الْإِنْجُيْلِ بِمَا آنْزَلَ اللهُ فِيُوْوَمَنُ لَّهُ يَعَكُمُ بِمَا آنْزَلَ اللهُ فِيُوَمَنُ لَّهُ يَعَكُمُ بِمَا آنْزَلَ اللهُ فَأُولَلْمِ عُونَ ﴿

وَٱنْزُلْنَاۚ اِلَيْكَ الْكِيْبَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًالِّمَابَكِيْنَ يَكَايُهِ مِنَ الْكِيْبُ وَمُهَمِّينًا عَلَيْهِ فَاصْكُوْ بَيْنَهُمُّ بِمِثَاانْزُلَ اللهُ وَلاَتَتَّيِمُ آهْوَاءَهُمْ عَتَاجًا وَلاَصِ الْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا

(۱) یعنی جس طرح تورات اپ وقت میں لوگوں کے لئے ہدایت کا ذریعہ تھی۔ ای طرح انجیل کے نزول کے بعد اب یمی حیثیت انجیل کو حاصل ہو گئی اور پھر قرآن کریم کے نزول کے بعد تورات وانجیل اور دیگر صحائف آسانی پر عمل منسوخ ہو گیااور ہدایت و نجات کا واحد ذریعہ قرآن کریم رہ گیااور ای پر اللہ تعالی نے آسانی کتابوں کا سلسلہ ختم فرما دیا۔ یہ گویا ای بات کا اعلان ہے کہ قیامت تک پیدا ہونے والے انسانوں کی فلاح و کامیابی ای قرآن سے وابست ہے۔ جو اس سے جڑگیا' سرخرو رہے گا۔ جو کٹ گیا ناکای و نامرادی اس کا مقدر ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ ''وحدت ادیان'' کا فلف سے جڑگیا' سرخرو رہے گا۔ جو کٹ گیا ناکای و نامرادی اس کا مقدر ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ ''وحدت ادیان'' کا فلف سے کمر غلط ہے' حق ہر دور میں ایک ہی رہا ہے' متعدد نہیں۔ حق کے سوا دو سری چزیں باطل ہیں۔ تورات اپ دور کا حق تھی انجیل کے نزول کے بعد تورات پر عمل کرنا جائز نہیں تھا۔ اور جب قرآن تی واحد نظام عمل اور نجات کے لئے نازل ہو گیا تو انجیل منسوخ ہو گئ' انجیل پر عمل کرنا جائز نہیں رہا اور صرف قرآن ہی واحد نظام عمل اور نجات کے لئے قائل عمل رہ گیا۔ اس پر ایمان لائے بغیر یعنی نبوت محمدی علی صاحبا العلاۃ والسلام کو تسلیم کئے بغیر نجات ممکن نہیں۔ مزید قائل عمل رہ گیا۔ اس پر ایمان لائے بغیر یعنی نبوت محمدی علی صاحبا العلاۃ والسلام کو تسلیم کئے بغیر نجات ممکن نہیں۔ مزید قائل عمل رہ گیا۔ اس پر ایمان لائے بغیر یعنی نبوت محمدی علی صاحبا العلاۃ والسلام کو تسلیم کئے بغیر نجات ممکن نہیں۔ مزید

(۲) اہل انجیل کو سیہ تھم اس وقت تک تھا'جب تک حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی نبوت کا زمانہ تھا۔ نبی ماڑ تیکیا کی بعثت کے بعد حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا دور نبوت بھی ختم ہو گیا۔ اور انجیل کی پیروی کا حکم بھی۔ اب ایماندار وہی سمجھا جائے گاجو رسالت محمدی پر ایمان لائے گااور قرآن کریم کی اتباع کرے گا۔

(٣) ہر آسانی کتاب اپنے سے ماقبل کتاب کی مصدق رہی ہے جس طرح قرآن کیجیلی تمام کتابوں کا مصدق ہے اور تصدیق کا مطلب ہے کہ یہ ساری کتابیں فی الواقع اللہ کی نازل کردہ ہیں۔ لیکن قرآن مصدق ہونے کے ساتھ ساتھ مناتھ منظنی (محافظ امین شاہد اور حاکم) بھی ہے۔ یعنی کیچیلی کتابوں میں چونکہ تحریف و تغییر بھی ہوئی ہے اس لئے قرآن کا فیصلہ ناطق ہوگا ،جس کو یہ صحیح قرار دے گاوہی صحیح ہے۔ باقی باطل ہے۔

مِنْكُوْشِرَعَةً قَمِنُهَاجًا وَلَوْشَآءَاللّهُ كَعَمَلُكُوْ أَمَّةً وَّاحِدَةً وَلِكِنْ لِيَبْلُوكُوْ فِى ْمَاالشْكُوْ فَاسْتَنِفُوا الْحَيُّولِتِ إِلَى اللّهِ مَرْجِعُكُوْ يَحْيُعًا فَيْنَتِئْكُوْ بِمَا كُنْتُوْفِيْدِ تَخْتَلِفُوْنَ ۞

ساتھ تھم کیجے ''' اس حق سے ہٹ کر ان کی خواہشوں کے پیچے نہ جائیے ''' ہم میں سے ہرایک خواہشوں کے پیچے نہ جائیے ''' ہم میں سے ہرایک کے لئے ہم نے ایک دستور اور راہ مقرر کردی ہے۔ 'اگر منظور مولی ہو تا تو تم سب کو ایک ہی امت بنادیا' لیکن اس کی چاہت ہے کہ جو تمہیں دیا ہے اس میں تمہیں آزمائے' ''' تم نیکیوں کی طرف جلدی کرو' تمہیں ہروہ تم سب کارجوع اللہ ہی کی طرف ہے 'پھروہ تمہیں ہروہ چیز بتادے گاجس میں تم اختلاف کرتے رہتے ہو۔ (۴۸) آپ ان کے معاملات میں خدا کی نازل کردہ وجی کے مطابق ہی تھم کیا کیجئے' ان کی خواہشوں کی تابعداری نہ مطابق ہی تھم کیا کیجئے' ان کی خواہشوں کی تابعداری نہ کیے اور ان سے ہوشیار رہیے کہ کمیں یہ آپ کو اللہ

وَإِن احُكُوْ بَيْنَهُوْ بِمِٱأْنِلَ اللهُ وَلاَتَنْبِهُ آهُوٓآءَهُوْ وَاحْذَرْهُوۡ اَنۡ يَّفۡتِئُوۡكِ عَنۡ بَعۡضِ مَاۤ ٱنْزَلَ اللهُ

- (۱) اس سے پہلے آیت نمبر ۴۲ میں نبی مراہ کا اختیار دیا گیاتھا کہ آپ ان کے معاملات کے فیصلے کریں یا نہ کریں۔ آپ کی مرضی ہے۔ لیکن اب اس کی جگہ یہ تھم دیا جارہا ہے کہ ان کے آپس کے معاملات میں بھی قرآن کریم کے مطابق فیصلے فرمائیں۔
- (۲) یه دراصل امت کو تعلیم دی جارہی ہے کہ اللہ کی نازل کردہ کتاب سے ہٹ کر لوگوں کی خواہشات اور آرایا ان کے خود ساختہ مزعومات وافکار کے مطابق فیصلے کرنا گمراہی ہے 'جس کی اجازت جب پینجبر کو نہیں ہے تو کسی اور کو کس طرح حاصل ہو سکتی ہے ؟
- (۳) اس سے مراد تچھی شریعتیں ہیں جن کے بعض فروعی احکامات ایک دو سرے سے مختلف تھے۔ ایک شریعت میں بعض چزیں حرام تو دو سری میں حلال تھیں' بعض میں کسی مسئلے میں تشدید تھی تو دو سری میں تخفیف' کیکن دین سب کا ایک بعنی توحید پر بہنی تھا۔ اس لحاظ سے سب کی دعوت ایک ہی تھی۔ اس مضمون کو ایک حدیث میں اس طرح بیان کیا گیا ہے۔ (﴿ نَحْنُ مَعَاشِرَ الأَنْبَاءَ إِخْوَةٌ لَفَلاَت، دِنْهَا وَاحِدٌ ))(صحب بخاری)" ہم انبیا کی جماعت علاتی بھائی ہیں۔ ہمارا دین ایک ہے "عمالتی بھائی وہ ہوتے ہیں جن کی مائیں تو مختلف ہوں باپ ایک ہو۔ مطلب سیر ہے کہ ان کا دین ایک ہی تھا اور شریعتیں (دستور اور طریقے) مختلف تھیں۔ لیکن شریعت محمد سے بعد اب ساری شریعتیں بھی منسوخ ہو گئیں ہیں اور اب دین بھی ایک ہے اور شریعت بھی ایک۔
- (٣) یعنی نزول قرآن کے بعد اب نجات تو اگرچہ اس سے وابسۃ ہے لیکن اس راہ نجات کو اختیار کرنے کے لیے اللہ تعالیٰ نے انسانوں پر جبر نہیں کیا ہے۔ ورنہ وہ چاہتا تو ایسا کر سکتا تھا' لیکن اس طرح تہماری آزمائش ممکن نہ ہوتی' جب کہ وہ تہمیں آزمانا چاہتا ہے۔

إِلَيْكَ فَإِنْ تَوَكُوا فَاعْلَمُ أَمَّا يُرِيُوا لِلهُ أَنْيُصُيْبُمُ بَبَعْضِ ذُنُوْ بِهِمْ وَإِنَّ كَيْثُرُ الْمِنَ النَّاسِ كَفِيقُونَ @

أفحكم الجاهيلية ينغون ومن أحسن من الله حُكُالِقَوْم كُوتِنُونَ ۞

نَأَيْهَا الَّذِينَ امَنُو الْاتَتَّخِذُ واللَّهَوُ دَوَالنَّصْرَى أَوْلِيَأَءَ بَعْضُهُمُ أَوْلِيا أَبْعُضِ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ مِّنُكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ

اتَاللهَ لايَهُدِي الْقَوْمُ الظّلِمِينَ @

کے اتارے ہوئے کسی تھم ہے ادھرادھرنہ کریں'اگر بہ لوگ منہ پھیرلیں تو یقین کرس کہ اللہ کاارادہ ہی ہے کہ انہیں ان کے بعض گناہوں کی سزا دے ہی ڈالے اور اکثرلوگ نافرمان ہی ہوتے ہیں۔(۴۹)

کیا یہ لوگ پھرہے جاہلیت کا فیصلہ چاہتے ہیں <sup>(۱)</sup> یقین رکھنے والے لوگوں کے لئے اللہ تعالیٰ سے بہتر فصلے اور تھم کرنے والا کون ہو سکتاہے؟۔ <sup>(۲)</sup> (۵۰)

اے ایمان والو! تم یہود ونصار کی کو دوست نہ بناؤ<sup>(۳)</sup> یہ تو آپس میں ہی ایک دو سرے کے دوست ہیں۔ ('''تم میں ہے جو بھی ان میں ہے کسی ہے دوستی کرے وہ بے شک انہی میں ہے ہے' ظالموں کو اللہ تعالی ہرگز راہ راست نهیں وکھا تا۔ (۵)

- (۱) اب قرآن اور اسلام کے سوا' سب جاہلیت ہے' کیا ہیہ اب بھی روشنی اور ہدایت (اسلام) کو چھوڑ کر جاہلیت ہی کے متلاثی اور طالب ہیں؟ بیہ استفهام' انکار اور تو بیخ کے لیے ہے اور 'فا'' لفظ مقدر پر عطف ہے اور معنیٰ ہیں 👔 یُغر ضُو ںَ عَنْ حُكْمِكَ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ عَلَيْكَ وَيَتَوَلُّونَ عَنْهُ، يَبْتَغُونَ حُكْمَ الْجَاهِلِيَّةِ ، "تيرك اس فيل سے جواللہ نے تجھ پر نازل کیاہے یہ اعراض کرتے اور پیٹھ بھیرتے ہیں اور جاہلیت کے طریقوں کے متلاثی ہں ''(فتح القدیر)
- (٢) حديث ميں آيا ہے ني مُلْكَلِيم نے فرمايا ((أَبْغَضُ النَّاسِ إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَحَلَّ ثَلاَئَةٌ: مُبْتَغ فِي الإسلام سُنةَ الْحَاهِلِيَّةِ، وطَالِبُ دَم امْرِئَ بغَير حَقُّ لِيُرِيْقَ دَمَهُ )) (صحيح بحارى-كناب البديات) "الله كوسب سے زياوہ نالپنديره شخص وہ ہے جو اسلام میں جاہلیت کے طریقے کامتلاثی ہو اور جو ناحق کسی کا خون بہانے کا طالب ہو"
- (٣) اس میں یہود ونصاریٰ سے موالات و محبت کا رشتہ قائم کرنے سے منع کیا گیاہے جو اسلام کے اور مسلمانوں کے دشمن ہیں اور اس پر اتنی سخت وعید بیان فرمائی کہ جوان سے دوستی رکھے گاوہ انہی میں سے سمجھا جائے گا۔ (مزید دیکھئے سورهٔ آل عمران آیت ۲۸' اور آیت ۱۱۸ کا حاشیه)
- (۳) قرآن کی اس بیان کردہ حقیقت کا مشاہرہ ہر مخص کر سکتا ہے کہ یہود ونصاریٰ کا اگرچہ آپس میں عقائد کے لحاظ سے شدید اختلاف اور باہمی بغض وعناد ہے الیکن اس کے باوجودیہ اسلام اور مسلمانوں کے خلاف ایک دو سرے کے معاون
- (۵) ان آیات کی شان نزول میں بیان کیا جا آ ہے کہ حضرت عبادہ بن صامت انصاری بواٹر، اور رکیس المنافقین عبداللہ بن ابی دونوں ہی عمد جاہلیت سے یہود کے حلیف چلے آرہے تھے۔ جب بدر میں مسلمانوں کو فتح حاصل ہوئی تو عبد اللہ

فَكَّرَى الَّذِيْنَ فِي قُلُوْ بِهِوُمِّرَضٌ يُّسَالِعُوْنَ فِيهُوُ يَقُوْلُوْنَ نَخْشَى اَنْ تَصِيْبَنَادَ آبِرَةٌ فَعَسَى اللهُ اَنَ يَأْلِيَ بِالْفَنْتِرَاوُ آمُرِمِّنْ عِنْدِامْ فَيُصْبِحُواعَلَى اَلْسَرُّوُا فِيَّ اَفْشِهِمُ نَٰدِمِيْنَ ۞

> وَيُقُولُ الَّذِيْنَ امْنُوۤاالْهَٰوُلآءالَّذِيْنَ اَقْـَمُوا بِاللهِ جَهْدَ اِيْمَا نِهِهُ ۚ إِنَّهُمُ لَمَعَكُمُ تُحَبِّطَتْ اَعْمَالُهُمُ

فَأَصْبُكُوا خَيرِيْنَ

ؽۜٳؿۿٚٵڷڒؽٲؽٵڡؙڎؙٳڡڽؙڲۯؾػۧڡٟؽؙڬؙۄٝؖٛؖۼؽؙڿؽڹۄ؋ڛؘۅٛڬٙؽٳٝؾ ٳٮڵۿؙؠۣڡٙڎۄٟڲۼؚؿؙڰؙۄ۫ۯڲٷٷػٞٞٳٚۮؚڷڐٟۼٙڶٱڵۿؙۄۣڣڹؽڶٵٙۼڒٞۊ

آپ دیکھیں گے کہ جن کے دلوں میں پیاری ہے (۱) وہ دو ڑ دو ڑ کر ان میں گھس رہے ہیں اور کتے ہیں کہ ہمیں خطرہ ہے 'الیا نہ ہو کہ کوئی حادثہ ہم پر پڑجائے 'المت ناکا فتح دے دے۔ '' یا اپنے پاس ہے کوئی اور چیز لائے ''' پھر تو یہ اپنے دلوں میں چھپائی ہوئی باتوں پر (بے طرح) نادم ہونے لگیس گے۔(۵۲) اور ایمان والے کہیں گے 'کیا یمی وہ لوگ ہیں جو بڑے مبالغہ سے اللہ کی قسمیں کھا کھا کر کتے ہیں کہ ہم مبالغہ سے اللہ کی قسمیں کھا کھا کر کتے ہیں کہ ہم مبالغہ سے اللہ کی قسمیں کھا کھا کر کتے ہیں کہ ہم ناکام ہوگئے۔(۵۳)

اے ایمان والو! تم میں سے جو شخص اپنے دین سے پھر جائے <sup>(۵)</sup> تو اللہ تعالیٰ بہت جلد الیی قوم کولائے گاجو اللہ کی محبوب ہو گی اور وہ بھی اللہ سے محبت رکھتی ہو گی <sup>(۱)</sup>

بن ابی نے بھی اسلام کا ظمار کیا۔ ادھر بنو قینقاع کے یہودیوں نے تھوڑے ہی دنوں بعد فتنہ برپاکیا اور وہ کس لئے گئے' جس پر حضرت عبادہ برہڑی نے تو اپنے یہودی حلیفوں سے اعلان براء ت کر دیا۔ لیکن عبد اللہ بن ابی نے اس کے برعکس یہودیوں کو بچانے کی ہرممکن کو شش کی۔ جس پر بیہ آیات نازل ہو ئیں۔

- (۱) اس سے مراد نفاق ہے۔ لیعنی منافقین یہودیوں سے محبت اور دوستی میں جلدی کر رہے ہیں۔
- (۲) لینی مسلمانوں کو شکست ہو جائے اور اس کی وجہ سے ہمیں بھی کچھ نقصان اٹھانا پڑے۔ یہودیوں سے دوستی ہوگی تو ایسے موقعے پر ہمارے بڑے کام آئے گی۔
  - (m) لعنی مسلمانوں کو۔
- (۳) یمود ونصاریٰ پر جزبیہ عائد کر دے بیہ اشارہ ہے بنو قریظہ کے قتل اور ان کی اولاد کے قیدی بنانے اور بنو نضیر کی جلا وطنی وغیرہ کی طرف 'جس کاو قوع مستقبل قریب میں ہی ہوا۔
- (۵) الله تعالیٰ نے اپنے علم کے مطابق فرمایا 'جس کاو قوع نبی کریم ملٹی ہے کی وفات کے فور ابعد ہوا۔اس فتنڈار تدار کے خاتمے کا شرف حضرت ابو بکرصد بق جابیڑ اور ان کے رفقا کو حاصل ہوا۔
- (۱) مرتدین کے مقابلے میں جس قوم کو اللہ تعالیٰ کھڑا کرے گا ان کی ۴ نمایاں صفات بیان کی جارہی ہیں۔ ۱- اللہ سے محبت کرنا اور اس کا محبوب ہونا۔ ۲- اہل ایمان کے لیے نرم اور کفار پر سخت ہونا۔ ۳- اللہ کی راہ میں جہاد کرنا۔ ۴- اور

عَلَى الْكَفِيرِيْنَ لَيُحَاهِدُونَ فِي سَيِيْلِ اللّهِ وَلَكَيَّنَا أَوْنَ لَوْمَةَ لَا يَجِوْ ذَٰ لِكَ فَضُلُ اللهِ يُؤْتِينُهِ مَنْ يَشَا أَرُوَاللّهُ وَاسِعُ عَلِيْهُ

إِثْمَاوَلِيْكُوُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِيْنَ الْمَنُواالَّذِيْنَ يُقِيمُوُنَ الصَّلُوةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَهُمُوزِكِمُونَ ۞

وَمَنُ يَّنَ تَوَلَّاللَّهُ وَرَسُولَهُ وَالَّذِيْنَ الْمُنُوا فَإِنَّ حِزْبَ الله هُمُوالْغَلِيُونَ ۞

وہ نرم دل ہوں گے مسلمانوں پر اور سخت اور تیز ہوں گے کفار پر اللہ کی راہ میں جماد کریں گے اور کی ملامت کرنے والے کی ملامت کی پرواہ بھی نہ کریں گے '(ا) یہ ب اللہ تعالیٰ کا فضل جے چاہے دے' اللہ تعالیٰ بردی وصعت والا اور زبردست علم والا ہے۔(۵۴)

(مسلمانو)! تهمارا دوست خود الله ب اور اس كا رسول ب اور اس كا رسول ب اور ايمان والي بين (۲) جو نمازون كى پابندى كرتے بين اور وه ركوع (خشوع و خضوع) كرنے والے بن (۵۵)

اور جو مخض الله تعالیٰ سے اور اس کے رسول سے اور مسلمانوں سے دوستی کرے 'وہ یقین مانے کہ اللہ تعالیٰ کی جماعت ہی غالب رہے گی۔ (۵۲)

الله کے بارے میں کسی کی ملامت سے نہ ڈرنا۔ صحابہ کرام رضوان الله علیهم اجمعین ان صفات اور خوبیوں کا مظهراتم تھے 'چنانچہ الله تعالیٰ نے انہیں دنیا و آخرت کی سعاد توں سے مشرف فرمایا اور دنیا میں ہی اپنی رضامندی کی سند سے نواز دیا۔

- (۱) یہ ان اہل ایمان کی چوتھی صفت ہے۔ یعنی اللہ کی اطاعت و فرمال برداری میں انہیں کی ملامت کرنے والے کی ملامت کی پواہ نہ ہوگی۔ یہ بھی بڑی اہم صفت ہے۔ معاشرے میں جن برائیوں کا چلن عام ہو جائے' ان کے خلاف نیکی پر استقامت اور اللہ کے حکموں کی اطاعت اس صفت کے بغیر ممکن نہیں۔ ورنہ کتنے ہی لوگ ہیں جو برائی' معصیت اللی اور معاشرتی خرابیوں سے اپنادامن بچانا چاہتے ہیں لیکن ملامت گروں کا مقابلہ کرنے کی ہمت اپنے اندر نہیں پاتے۔ نتیجنا وہ ان برائیوں کی دلدل سے نکل نہیں پاتے اور حق و باطل سے بچنے کی توفیق سے محروم ہی رہتے ہیں۔ اس لیے نتیجنا وہ ان برائیوں کی دلدل سے نکل نہیں پاتے اور حق و باطل سے بچنے کی توفیق سے محروم ہی رہتے ہیں۔ اس لیے آگے اللہ تعالی نے فرمایا کہ جن کو فرکورہ صفات حاصل ہو جائیں تو یہ اللہ کاان پر غاص فضل ہے۔
- (۲) جب یمود و نصاریٰ کی دوستی سے منع فرمایا گیا تو اب اس سوال کاجواب دیا جا رہا ہے کہ پھروہ دوستی کن سے کریں؟ فرمایا کہ اہل ایمان کے دوست سب سے پہلے اللہ اور اس کے رسول ہیں اور پھران کے ماننے والے اہل ایمان ہیں۔ آگے ان کی مزید صفات بیان کی جارہی ہیں۔
- (٣) یہ جِزْبُ اللہ (اللہ کی جماعت) کی نشاندہی اور اس کے غلبے کی نوید سنائی جا رہی ہے۔ حزب اللہ وہی ہے جس کا تعلق صرف اللہ ' رسول اور مومنین سے ہو اور کا فروں 'مشرکوں اور یہود ونصاریٰ سے چاہے وہ ان کے قریبی رشتے دار

يَائِهُا الَّذِينَ الْمُنُوالاَتَةَخِدُ وَالنَّذِينَ الْخَنْوُ وَيُنْكُوُ هُرُوًا وَلَمِبَامِّنَ الَّذِينَ اوْتُواالْكِتْبَ مِنْ تَمْلِكُمُّ وَالْكُفَّارَ اَوْلِيَاءَ وَاتَّقُوااللَّهَ إِنْ كُنْتُومُومُونِيْنَ ﴿

وَ إِذَا نَادَيْتُوُ إِلَى الصَّلُوةِ الْتَخَذُوْهَا هُزُوًا وَلَوِبَّا ۗ ذٰ لِكَ بِأَنْهُمُ مُقَوْمُرُّلًا يَعْقِلُونَ ۞

مسلمانو! ان لوگوں کو دوست نہ بناؤ جو تمہارے دین کو ہنسی کھیل بنائے ہوئے ہیں (خواہ)وہ ان میں سے ہوں جو تم سے پہلے کتاب دیئے گئے یا کفار ہوں (۱) اگر تم مومن ہو تو اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو۔(۵۷)

اور جب تم نماز کے لیے پکارتے ہو تو وہ اسے ہنسی کھیل محصرا لیتے ہیں۔ (۲) یہ اس واسطے کہ بے عقل ہیں۔(۵۸)

ہوں' وہ محبت و موالات کا تعلق نہ رکھیں۔ جیسا کہ سور ہ مجادلہ کے آخر میں فرمایا گیا ہے کہ ''تم اللہ اور یوم آخرت پر ایمان رکھنے والوں کو اپیا نہیں یاؤ گے کہ وہ ایسے لوگوں سے محبت رکھیں جواللہ اور اس کے رسول کے دشمن ہوں' چاہے وہ ان کے باپ ہوں' ان کے بیٹے ہوں' ان کے بھائی ہوں یا ان کے خاندان اور قبیلے کے لوگ ہوں'' پھر خوشخمری دی گئی کہ ''بیہ وہ لوگ ہیں' جن کے دلوں میں ایمان ہے اور جنہیں اللہ کی مرد حاصل ہے' انہیں ہی اللہ تعالیٰ جنت میں داخل فرمائے گا ..... اور یمی حزب اللہ ہے 'کامیابی جس کامقدر ہے۔" (سور ہ مجادلہ آخری آیت) (۱) اہل کتاب سے یہود ونصار کی اور کفار ہے مشر کین مراد ہیں۔ یہاں پھریمی پاکید کی گئی ہے کہ دین کو کھیل مذاق بنانے والے چو نکہ اللہ اوراس کے رسول کے دسٹمن ہیں 'اس لیے ان کے ساتھ اہل ایمان کی دوستی نہیں ہونی چاہیے۔ (۲) حدیث میں آیا ہے کہ جب شیطان اذان کی آواز سنتا ہے تو گوز مار تا ہوا بھاگ جاتا ہے 'جب اذان ختم ہو جاتی ہے تو پھر آ جا تا ہے ، تکبیر کے وقت پھر پیٹے چھیر کر چل دیتا ہے ، جب تکبیر ختم ہو جاتی ہے تو پھر آ کر نمازیوں کے دلوں میں وسوت يداكريا ب-الحديث (صحيح بخاري- كتاب الأذان صحيح مسلم كتاب الصلوة) شيطان على ك طرح شیطان کے پیرو کاروں کو اذان کی آواز اچھی نہیں لگتی' اس لیے وہ اس کا مذاق اڑاتے ہیں۔ اس آیت ہے بیہ بھی معلوم ہوا کہ حدیث رسول مالٹی ہے تر آن کی طرح دین کا ماُخذ اور اسی طرح جست ہے۔ کیونکہ قرآن نے نماز کے لیے "ندا" کا تو ذکر کیا ہے لیکن یہ "ندا" کس طرح وی جائے گی؟ اس کے الفاظ کیا ہوں گے؟ یہ قرآن کریم میں کہیں نہیں ہے۔ یہ چزیں حدیث سے ثابت ہیں' جو اس کی حجیت اور ماُفذ دین ہونے پر دلیل ہیں۔ حجیت حدیث کامطلب: حدیث کے مأخذ دین اور حجت شرعیہ ہونے کا مطلب ہے' کہ جس طرح قرآن کریم کی نص سے ثابت ہونے والے احکام و فرائض پر عمل کرنا ضروری اور ان کاانکار کفرہے۔اس طرح حدیث رسول مٹنٹی ہے ثابت ہونے والے احکام کاماننا بھی فرض' ان پر عمل کرنا ضروری اور ان کاانکار کفرہے۔ تاہم حدیث کاصیحے مرفوع اور متصل ہونا ضروری ہے۔ صیحے حدیث چاہے متواتر ہویا آحاد' قولی ہو' فعلی ہویا تقریری۔ یہ سب قابل عمل ہیں۔ حدیث کاخبرواحد کی بنیادیر' یا قرآن ہے زائد ہونے کی بنیاد پر یا ائمہ کے قیاس و اجتہادات کی بنیاد پر یا راوی کی عدم فقاہت کے دعویٰ کی بنیاد پر یا عقلی

قُلْ يَأَهُلَ الكِيتِ مَلْ تَنْقِبُونَ مِثَلَّ الْآلَانَ المَنَّا فِلْ الْمَالَالُونَ مَثَلًا اللَّهُ وَمَا النُولَ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا النُولَ مِنْ قَبُلُ وَمَا النُولَ مِنْ قَبُلُ وَلَا النُّولَ مِنْ قَبُلُ وَلَا اللَّهُ وَلَا مُنْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّلِي اللَّهُ اللللِّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

قُلُ هَلُ اَيْنَكُمُ فِيَّرِقِنَ ذَلِكَ مَثُوبَةً عِنْدَا اللهِ مَنُ لَكَنَةُ اللهُ مَنُ لَكَنَةُ اللهُ مَنُ لَكَنَةُ اللهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالْحَنَاذِيْرِ وَعَبَدَ الطَّاغُوتَ أُولِيَكَ شَرُّ مُّكَانًا قَاضَلُ عَنْ سَوَاءِ السَّيِدُ لِ

وَلِذَاجَا مُوُكُّمُ قَالُواً امْتَاوَقَّلُ ذَخَلُوْ إِيالَكُفُرِ وَهُمُ قَدُخَرُجُواٰ إِنِهِ وَاللَّهُ أَغْلَمُ بِمَا كَانُوْا يَكْتُمُونَ ۞

آپ کمہ دیجئے اے یمودیو اور نفرانیو! تم ہم سے صرف اس وجہ سے دشمنیاں کر رہے ہو کہ ہم اللہ تعالیٰ پر اور جو کچھ ہماری جانب نازل کیا گیا ہے اور جو کچھ اس سے پہلے ا تارا گیا ہے اس پر ایمان لائے ہیں اور اس لئے بھی کہ تم میں اکثر فاسق ہیں۔(۵۹)

کمہ دیجئے کہ کیامیں تہمیں بناؤں؟ کہ اس سے بھی زیادہ برے اجر پانے والا اللہ تعالی کے نزدیک کون ہے؟ وہ جس پر اللہ تعالی نے لعنت کی اور اس پر وہ غصہ ہوا اور ان میں سے بعض کو بندر اور سور بنا دیا اور جنہوں نے معبودان باطل کی پرستش کی' میں لوگ بدتر درجے والے ہیں اور میں راہ راست سے بہت زیادہ بھکنے والے ہیں اور میں راہ راست سے بہت زیادہ بھکنے والے ہیں۔ (۱۰)

اور جب تمهارے پاس آتے ہیں تو کتے ہیں کہ ہم ایمان لائے حالا نکہ وہ کفر لئے ہوئے ہی آئے تھے اور اس کفر کے ساتھ ہی گئے بھی اور یہ جو کچھ چھپا رہے ہیں اسے اللہ تعالیٰ خوب جانتا ہے۔ (۱۱)

استحالے کی بنیاد پریا اس قتم کے دیگر دعوؤں کی بنیاد پر 'رد کرنا صحیح نہیں ہے۔ یہ سب مدیث سے اعراض کی مختلف صور تیں ہیں۔

(۱) لیعنی تم تو (اے اہل کتاب!) ہم سے یوں ہی ناراض ہو جب کہ ہمارا قصور اس کے سواکوئی نہیں کہ ہم اللہ پر اور قرآن کریم اور اس سے قبل اتاری گئی کتابوں پر ایمان رکھتے ہیں۔ کیا یہ بھی کوئی قصور یا عیب ہے؟ لیعنی یہ عیب اور فرمت والی بات نہیں' جیسا کہ تم نے سمجھ لیا ہے۔ اس لحاظ سے یہ احتثا منقطع ہے۔ البتہ ہم تہیں بتلاتے ہیں کہ بد ترین لوگ اور گمراہ ترین لوگ' جو نفرت اور فدمت کے قابل ہیں' کون ہیں؟ یہ وہ لوگ ہیں جن پر اللہ کی لعنت اور اس کا غضب ہوا اور جن میں سے بعض کو اللہ نے بندر اور سور بنا دیا اور جنہوں نے طاغوت کی پوجا کی۔ اور اس آئینے میں تم اپنا چرہ اور کردار دیکھ لوا کہ یہ کن کی تاریخ ہے اور کون لوگ ہیں؟کیا یہ تم ہی نہیں ہو؟

(۲) یہ منافقین کا ذکر ہے۔ جو نبی ماٹی آپیل کی خدمت میں کفر کے ساتھ ہی آتے ہیں اور اس کفر کے ساتھ واپس چلے جاتے ہیں' آپ ماٹی آپیل کی صحبت اور آپ کے وعظ و نصیحت کا کوئی اثر ان پر نہیں ہو آ۔ کیوں کہ دل میں تو کفرچھپا ہو تا

وَتَزِىٰكَثِيْرُالِمِنْهُوْيُسَارِعُوْنَ فِي الْإِنْتُورَوَالْعُدُوانِ وَأَكْلِهِهُ السُّكْتَ لَلِمُشْ مَاكَانُواْ يَعْمَلُوْنَ ۞

<u></u> كَوْلَايَنْهٔ هُوُ الرَّبْنِيَّةُ نَ وَالْكِمْبَارُعَنُ قَوْلِهِمُ

الْإِنْثُمْ وَٱكْلِهِمُ الشُّعُتُ لِيَشْ مَا كَانُوْ اليَصْنَعُونَ 🐨

ڡۘۘۊٵڵؾؚٵڵؽۿۅؙۮؙؾۘۘۮؙۘۘڶڟۼؠۘڡ۫ۼؙڵۅٛڵڎؙٞڠ۠ڴڎؙٵؽ۫ۮؚؽۼۣڡؙۄۘۘۘۮڶۣؖؽٷٚٳڛٵ ۊٵٷٛٲڹڽ۠ؽۮؗ؋ۘڡؘۺٮؙٷڟۺۣ۬ؿڣۊؙػؽٞڡٛؽڟٙٳٚٷٙؽڕ۫ؽؽ؆ٛۺؿؙڒؙ ڡؚٙؿۿۿؙڡٞ؆ٙٲؿٚڗۣڶٳڶؽڮ؈ڽڗؾػڟۼ۫ؾٵڬٵڠؙڵڟ۫ٵٚٷڷؾؽڹڵؽػؠٞ العۡٮۜٵۅؘٷٙٷڶڹۼؙڞؘٲٷڶڮٷڝٳڶۊؽۿۊٷڴۺٵۘۏڡٞۮؙٷٵٮٙٵۯٵ

آپ دیکھیں گے کہ ان میں سے اکثر گناہ کے کاموں کی طرف اور ظلم و زیادتی کی طرف اور مال حرام کھانے کی طرف لیک رہے ہیں' جو کچھ سے کر رہے ہیں وہ نہایت برے کام ہیں۔(۱۲)

انہیں ان کے عابد و عالم جھوٹ باتوں کے کہنے اور حرام چیزوں کے کھانے سے کیوں نہیں روکتے ' بے شک برا کام ہے جو یہ کر رہے ہیں۔ (۱)

اور یہودیوں نے کماکہ اللہ تعالیٰ کے ہاتھ بندھے ہوئے
ہیں۔ (۱) انمی کے ہاتھ بندھے ہوئے ہیں اور ان کے
اس قول کی وجہ سے ان پر لعنت کی گئ ، بلکہ اللہ تعالیٰ
کے دونوں ہاتھ کھلے ہوئے ہیں۔ جس طرح چاہتا ہے
خرچ کرتا ہے اور جو کچھ تیری طرف تیرے رب کی

ہے اور رسول اللہ ما تھی کی خدمت میں حاضری سے مقصد ہدایت کا حصول نہیں ' بلکہ دھو کہ اور فریب دینا ہو تا ہے۔ تو پھرالی حاضری سے فائدہ بھی کیا ہو سکتا ہے؟

(۱) یہ علاو مشائخ دین اور عباد و زباد پر نگیرہے کہ عوام کی اکثریت تمہارے سامنے فتق و فجور اور حرام خوری کاار تکاب کرتی ہے لیکن تم انہیں منع نہیں کرتے۔ ایسے حالات میں تمہاری میہ خاموثی بہت بڑا جرم ہے۔ اس سے واضح ہو تا ہے کہ امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کی کتنی اہمیت اور اس کے ترک پر کتنی سخت وعید ہے۔ جیسا کہ احادیث میں بھی یہ مضمون وضاحت اور کثرت سے بیان کیا گیا ہے۔

(۲) یہ وہی بات ہے جو سورہ آل عمران کی آیت ۱۸۱ میں کی گئی ہے کہ اللہ تعالی نے جب اپنی راہ میں خرج کرنے کی ترغیب دی اور اسے اللہ کو قرض حن دینے سے تعبیر کیا تو ان یہودیوں نے کہا کہ "اللہ تعالی تو فقیر ہے" لوگوں سے قرض مانگ رہا ہے اور وہ تعبیر کے اس حن کونہ سمجھ سکے جو اس میں پنماں تھا۔ یعنی سب پچھ اللہ کا دیا ہوا ہے۔ اور اللہ کے دیئے ہوئے مال میں سے پچھ اللہ کا راہ میں خرج کر دینا 'کوئی قرض نہیں ہے۔ لیکن یہ اس کی کمال مہرانی ہے کہ وہ اس پر بھی خوب اجر عطا فرما تا ہے۔ حتیٰ کہ ایک ایک دانے کو سات سات سو دانے تک براحا دیتا ہے۔ اور اسے قرض اس پر بھی خوب اجر عطا فرما تا ہے۔ حتیٰ کہ ایک ایک دانے کو سات سات سو دانے تک براحا دیتا ہے۔ اور اسے قرض حض سے اس کی گئا تہیں والی لوٹائے گا۔ مَغَلُونَةٌ کے معنی حسن سے ای لیے تعبیر فرمایا کہ جتنا تم خرچ کرو گ'اللہ تعالی اس سے گئی گنا تہیں والی لوٹائے گا۔ مَغَلُونَةٌ کے معنی بَخِنِلَةٌ (بُلُ والے) کیے گئے ہیں۔ یعنی یہود کا مقصد یہ نہیں تھا کہ اس نے باتھ خرج کرنے سے روکے ہوئے ہیں۔ (ابن کثیر) اللہ تعالی نے فرمایا' ہاتھ تو انہی کے مقصد یہ تھا کہ اس نے اپنے ہاتھ خرچ کرنے سے روکے ہوئے ہیں۔ (ابن کثیر) اللہ تعالی نے فرمایا' ہاتھ تو انہی کے مقصد یہ تھا کہ اس نے اپنے ہاتھ خرچ کرنے سے روکے ہوئے ہیں۔ (ابن کثیر) اللہ تعالی نے فرمایا' ہاتھ تو انہی کے مقصد یہ تھا کہ اس نے اپنے ہاتھ خرج کرنے سے روکے ہوئے ہیں۔ (ابن کثیر) اللہ تعالی نے فرمایا' ہاتھ تو انہی کے مقبید یہ تھا کہ اس نے اپنے ہاتھ خرج کرنے سے روکے ہوئے ہیں۔ (ابن کثیر) اللہ تعالی نے فرمایا' ہاتھ تو تو انہی کو کہ ہوئے ہیں۔ (ابن کثیر) اللہ تعالی نے فرمایا' ہاتھ تو تو تعالی نے فرمایا' ہاتھ تو تو تکا میں کیا تھا کہ اس کے ان کا کھور کیا مقبید کیا تھا کہ دی کے دیا تھا کہ کیا تھا کہ کو کے ہیں۔

لِلْحَرْبِ اَطْفَاهُمَا اللهُ ۗ وَيَسْعُونَ فِى الْاَرْضِ فَسَادًا ۗ وَاللّٰهُ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِيْنَ ۞

وَلَوْاَتَّ اَهْلَ الْكِتْبِ الْمَنُواوَاتَّقُوالكَّفَرْنَا عَنْهُمُ سَيِّتاتِهِمُ وَلَادۡخَاٰنُهُمُوجَنِّتِ النَّعِيْمِ ۞

وَلَوْاَنَّهُمْ اَتَامُوا التَّوْرَانَةُ وَالْإِنْجِيْلَ وَمَا أَنْزِلَ النَّهِ مُرِّن

جانب ہے ا تارا جا تا ہے وہ ان میں ہے اکثر کو تو سرکشی اور کفر میں اور بڑھا دیتا ہے اور ہم نے ان میں آپس میں ہی قیامت تک کے لئے عداوت اور بغض ڈال دیا ہے' وہ جب بھی لڑائی کی آگ کو بھڑکانا چاہتے ہیں تو اللہ تعالی اسے بجھا دیتا ہے' اسے ملک بھر میں شروفساد مجاتے بھرتے ہیں (۲) اور اللہ تعالی فساد ہوں ہے محبت نہیں کر تا۔(۱۳۲) اور اللہ تعالی کتاب ایمان لاتے اور تقوی افتیار کرتے (۳) تو ہم ان کی تمام برائیاں معاف فرما ویتے اور ضور انہیں راحت و آرام کی جنتوں میں لے صور انہیں راحت و آرام کی جنتوں میں لے صاحب ایمان کا حالے۔(۱۲)

. اور اگرییه لوگ تورا ة وانجیل اور ان کی جانب جو کچھ اللہ

بندھے ہوئے ہیں لیمی بخیلی اننی کا شیوہ ہے۔ اللہ تعالی کے تو دونوں ہاتھ کھے ہوتے ہیں 'وہ جس طرح چاہتا ہے۔ خرج کر تاہے۔ وہ وَاسِعُ الفَضَلِ اور جَزِيْلُ العَطَآءِ ہے' تمام خزانے اس کے پاس ہیں۔ نیزاس نے اپی گلو قات کے لیے تمام حاجات و ضروریات کا انتظام کیا ہوا ہے' ہمیں رات یا دن کو' سفر میں اور دھٹر میں اور دیگر تمام احوال میں جن جن چیزوں کی ضرورت پڑتی ہے یا پڑ عتی ہے' سب وہی مہیا کر تاہے۔ ﴿ وَالْمُلَّمُونُ وَلِنَّ كَاللَّمُ اللَّهِ لَا تُعْتَوُهُ وَاللَّهُ تَعَدُّ وَالْمُعَّونُ وَاللَّهُ وَاللَّمُ وَاللَّهُ وَاللَّمُ وَاللَمُ وَاللَّمُ وَاللَمُ وَاللَّمُ وَاللَمُونُ وَاللَّمُ وَاللَمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَ

- (۱) لیمنی یہ جب بھی آپ کے خلاف کوئی سازش کرتے یا لڑائی کے اسباب مہیا کرتے ہیں تو اللہ تعالیٰ ان کو باطل کر دیتا اور ان کی سازش کو اننی پر الٹادیتا ہے اور ان کو '' چاہ کن را جاہ در پیش '' کی سی صور تحال سے دو جار کر دیتا ہے۔
- (۲) ان کی عادت ثانیہ ہے کہ بھشہ زمین میں فساد پھیلانے کی ندموم کوششیں کرتے ہیں دراں حالیکہ اللہ تعالیٰ مفسدین کویند نہیں فرما آ۔

تَّنِهِمُولَاكُلُوْامِنْ فَوْقِهِمُ وَمِنْ تَعُتِ اَرْجُلِهِمْ مِنْهُمُ اُمَّةٌ تُمُفْتَصِدَةٌ وَكِنِيُرٌ مِنْهُمُ سَأَءَمَايَعُمُلُونَ ۞

يَاتَهُاالرَّسُوُلُ بَلِغُمَّاٱنُزِلَ إِلَيْكَ مِنْ تَرَبِّكَ ۚ وَإِنْ لَمُ تَفْعَلُ فَمَا بَكَغْتَ رِسَالَتَهُ ۚ وَاللهُ يَفْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللهَ

تعالی کی طرف سے نازل فرمایا گیا ہے' ان کے پورے پابند رہتے (اُن تو یہ لوگ اپنا اوپر سے اور نیچ سے روزیاں پاتے اور کھاتے' (۱) ایک جماعت تو ان میں سے درمیانہ روش کی ہے' باقی ان میں سے بہت سے لوگوں کے برے اعمال ہیں۔ (۲۲)

اے رسول جو کچھ بھی آپ کی طرف آپ کے رب کی جانب سے نازل کیا گیا ہے پہنچاد بجئے۔ اگر آپ نے ایسانہ کیا تو آپ کو کیا تو آپ کو کیا تو آپ کو

ہے' جیسا کہ ان پر نازل شدہ کتابوں میں بھی ان کو اس کا تھم دیا گیا ہے۔ وَاتَقَوٰ اور اللّٰہ کی معاصی ہے بچتے'جن میں سب سے اہم وہ شرک ہے جس میں وہ مبتلا ہیں اور وہ جو دہے جو آخری رسول کے ساتھ وہ اختیار کیے ہوئے ہیں۔
(۱) تورات اور انجیل کے پابند رہنے کا مطلب' ان کے ان احکام کی پابندی ہے جو ان میں انہیں دیۓ گئے' اور انہی میں ایک حکم آخری نبی پر ایمان لانا ہے جن میں قرآن کریم بھی شا۔ اور وَ مَا أُنْزِلَ سے مراد تمام آسانی کتب پر ایمان لانا ہے جن میں قرآن کریم بھی شامل ہے۔ مطلب ہیہے کہ ہیر اسلام قبول کر لیتے۔

(۲) اوپر پنچ کا ذکریا تو بطور مبالغہ ہے ' یعنی کثرت سے اور انواع واقسام کے رزق الله تعالیٰ میا فرما یا۔ یا اوپر سے مراد آسان ہے یعنی حسب ضرورت خوب بارشیں برسا یا اور '' پنچ '' سے مراد زمین ہے۔ یعنی زمین اس بارش کو اپنے اندر جذب کرکے خوب پیداوار دیتی۔ 'نیجناً شادائی اور خوش حالی کا دور دورہ ہو جا یا۔ جس طرح ایک دوسرے مقام پر فرمایا ﴿ وَلَوْانَ آهُلَ الْفُوْلَ الْمُنْوَا وَاقْتُوَالْفَتَمُنَا عَلَيْهُ مِعْرَبَكِ مِنَ السَّمَاءَ وَالْاَرْضِ ﴾ (الأعواف - ۹۱) اگر بستیوں والے ایمان لائے ہوتے اور انہوں نے تقوی اختیار کیا ہو تا تو ہم ان پر آسان و زمین کی برکات کے (دروازے) کھول دیتے۔''

(٣) لیکن ان کی اکثریت نے ایمان کابیر راستہ اختیار نہیں کیااوروہ اپنے کفرپر مصراور رسالت محمدی سے انکار پر اڑے ہوئے ہیں۔ اس اصرار اور انکار کویمال برے اعمال سے تعبیر کیا گیا ہے۔ درمیانہ روش کی ایک جماعت سے مراد عبداللہ بن سلام واللہ جیسے ۴ ۱۹ فراد ہیں جو یہود مدینہ میں سے مسلمان ہوئے۔

(٣) اس تھم کامفادیہ ہے کہ جو کچھ آپ مل ملی پر نازل کیا گیا ہے 'بلا کم و کاست اور بلا خوف لومنہ لائم آپ لوگوں تک پہنچا دیں 'چنانچہ آپ ملی کیا۔ حضرت عائشہ الیہ کیا۔ حضرت عائشہ الیہ کی ہیں کہ ''جو شخص یہ گمان کرے کہ نبی ملی کیا ہے کچھ چھپا لیا 'اس نے یقینا جھوٹ کما۔ " رصحیح بحادی۔ دممہ» اور حضرت علی بورٹ سے بھی جب سوال کیا گیا کہ تممارے پاس قرآن کے علاوہ وی کے ذریعے سے نازل شدہ کوئی بات ہے؟ تو انہوں نے قتم کھاکر نفی فرمائی اور فرمایا اِلّا فَهْمًا یُعْطِیْهُ اللهُ وَجُلاً (البتہ قرآن کا فہم ہے جے اللہ تعالی کی کو بھی عطا فرماوے) اصحیح بہندادی۔ نصبر ۱۹-۲۱

لَايَهُدِي الْقَوْمُ الْكَفِيٰ اَنْ الْعَالَٰ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

قُلْ يَاهَلُ الْكِتْبِ لَشَتُوْعَلَ شَمُّ عَلَى تُقِيمُواالتَّوْرِلَةَ وَالْإِنْهُيْلُ وَمَا أُنْوِلَ إِلْيَكُوْمِنْ تَكِلُوْوَلَكِيْرِيْدِنَ كَتَتْفِرُا مِنْهُمْ مَّا أُنْوِلَ إِلْيَكِ مِنْ تَتِكَ طُغْمَانًا وَكُفُرًا \* فَلَا تَأْسَ عَلَى الْفَوْمِ الْكِلْوِيْنَ

الله تعالی لوگوں سے بچالے گا<sup>(۱)</sup> بے شک الله تعالی کافر لوگوں کوہدایت نہیں دیتا۔(۲۷)

آپ کہ ویجئے کہ اے اہل کتاب! تم دراصل کی چزیر نہیں جب تک کہ تورات و انجیل کو اور جو کچھ تمہاری طرف تمہارے دب کی طرف ہے اتارا گیا ہے قائم نہ کرو' جو کچھ آپ کی جانب آپ کے رب کی طرف سے اترا ہے وہ ان میں سے بہتوں کو شرارت اور انکار میں اور بھی بڑھائے گا ہی' آت آپ ان کافروں پر عمکین نہ ہوں۔(۱۸)

اور مجة الوداع كے موقع پر آپ مل الله الله علیہ علیہ لکھ یا ایک لاکھ یا ایک لاکھ چالیس ہزار کے جم غفیر میں فرمایا "تم میرے بارے میں کیا کو گوائی دیں گے کہ آپ نے اللہ بارے میں کیا کو گوائی دیں گے کہ آپ نے اللہ کا پیغام دیا اور اداکر دیا اور خیر خوائی فرمادی۔ "آپ مل الله الله کی طرف انگی کا اشارہ کرتے ہوئے فرمایا اللّهُ مَّ مَالله علیہ وسلم ویا اور خیر خوائی اللّه مُ مَّا اللّه مَّ مَالله علیہ وسلم " تین مرتبر) الله علیہ وسلم " تین مرتبر) الله علیہ وسلم " والا دو "وگواہ رہ " وگواہ رہ وگواہ وگواہ

(۱) یہ حفاظت اللہ تعالی نے معجزانہ طریقہ پر بھی فرمائی اور دنیاوی اسباب کے تحت بھی دنیاوی اسباب کے تحت اس آپ کی طبعی محبت ڈال دی' اور وہ آیت کے نزول سے بہت قبل اللہ تعالی نے پہلے آپ کے پچاابو طالب کے دل میں آپ کی طبعی محبت ڈال دی' اور وہ آپ کی حفاظت کرتے رہے' ان کا کفر پر قائم رہنا بھی شاید انہی اسباب کا ایک حصہ معلوم ہو آ ہے۔ کیوں کہ اگر وہ مسلمان ہو جاتے تو شاید سرداران قریش کے دل میں ان کی وہ ہیبت و عظمت نہ رہتی جو ان کے ہم ند ہب ہونے کی صورت میں آخر وقت تک رہی۔ پھران کی وفات کے بعد اللہ تعالی نے بعض سرداران قریش کے ذریعہ پھرانسار مدینہ کو دریعے سے آپ کا تحفظ فرمایا۔ پھرجب یہ آیت نازل ہو گئی تو آپ نے تحفظ کے ظاہری اسباب (پہرے وغیرہ) اٹھوا دیئے۔ اس کے بعد بارہا سکھین خطرے پیش آئے لیکن اللہ نے حفاظت فرمائی۔ چنانچہ وہی کے ذریعے سے اللہ نے وقا یہ مودیوں کے محمول میں کفار کے انتمائی پر خطر محفوظ رکھا۔ ذٰلِکَ مِن قُدُرَةِ اللهِ وَقَضَاءَهُ اَحَدٌ وَلاَ یَوْدُوں سے بھی آپ کو محفوظ رکھا۔ ذٰلِکَ مِن قُدُرَةِ اللهِ وَقَدَرَهُ بِمَا شَاءَ، وَلاَ یَوْدُ قَدَرَ اللهِ وَقَضَاءَهُ اَحَدٌ وَلاَ یَعْدِیہُ وَهُوَ

(۲) میہ ہدایت اور گمراہی اس اصول کے مطابق ہے جو سنت اللہ رہی ہے۔ یعنی جس طرح بعض اعمال و اشیا سے اہل ایمان کے ایمان و تصدیق 'عمل صالح اور علم نافع میں اضافہ ہو تا ہے ' اسی طرح معاصی اور تمرد سے کفرو طغیان میں

إِنَّ الَّذِيْنَ امْنُواْ وَالَّذِيْنَ هَا دُوْاوَالصَّيِئُوْنَ وَالنَّصْرَى مَنْ امْنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْاِخِرَوَعِلَ صَالِحًا فَلاَخُوفُ عَلَيْهِمْ وَلاَمُمُ يُعْزَنُونَ ۞

ڵڡٙڽؙٲڂؘۮؙٮؘٚٵڡۣؽؿٵؾٙڹؿٙٳٮٮۯٙٳ؞ؽڷٷڷۺڵٮؘٛٳڵؽۼٟؠؙؗٛ۫ؗٛٛۯڛؙۘڵڟڰڴؠٵ ڿٲۼٙۿؙۄ۫ڗؽٮ۠ٷڷٷؠٮٵڶڒؾۿۏؘؽٲٮ۫ڡٛۺؙۿ؞ٚڣؚۧۯؿؘۘۛٵڬڐٛڹڟ ۅؘڣٙۯؿڰٲؿؿٮؙ۠ڰڎڹۨ۞

وَحَسِبُوٓٱڵڒێؙڰؙۏڹۏؚؿڹةٞ تَعَمُوٛٳۅؘڡۧؗٛؗؗؗؗؗڡۧٷٳٷػؠۏؖٳ تُڎؚٞۜۼٷٳۅؘڞؘڰؙۏٳڮؿۯؿڗ۫ؿۿٷٷٳڶڶۿڹڝؚؽڒۣؽٵؘ يَعْمَلُونَ ۞

لَقَدُكُفَرَالَّذِينَ قَالُوْآلِنَّ اللهَ هُوَالْسِيْحُ ابْنُ مُزِيمٌ وَقَالَ

مسلمان میمودی ستارہ پرست اور نفرانی کوئی ہو جو بھی اللہ تعالی پر اور قیامت کے دن پر ایمان لائے اور نیک عمل کرے وہ محض بے خوف رہے گا اور بالکل بے غم ہو جائے گا۔ (۱۹)

ہم نے بالیقین بنو اسرائیل سے عمد دیکان لیا اور ان کی طرف رسولوں کو بھیجا' جب بھی رسول ان کے پاس وہ احکام لے کر آئے جو ان کی اپنی منشا کے خلاف تھے تو انہوں نے ان کی ایک جماعت کی تکذیب کی اور ایک جماعت کو قل کردیا۔(۵۰)

اور سمجھ بیٹھے کہ کوئی کپڑنہ ہوگی 'پس اندھے بسرے بن بیٹھے ' پھر اللہ تعالیٰ نے ان کی توبہ قبول کی ' اس کے بعد بھی ان میں سے اکثر اندھے بسرے ہو گئے۔ (<sup>۲)</sup> اللہ تعالیٰ ان کے اعمال کو بخوبی دیکھنے ولا ہے۔(اے) بے شک وہ لوگ کافر ہو گئے جن کا قول ہے کہ مسے ابن بے شک وہ لوگ کے ابن

<sup>(</sup>۱) یہ وہی مضمون ہے جو سور ہُ بقرۃ کی آیت ۱۲ میں بیان ہوا ہے 'اسے دیکھ لیا جائے۔

<sup>(</sup>۲) یعنی سمجھ بیہ تھے کہ کوئی سزا مترتب نہ ہو گی۔ لیکن ندکورہ اصول اللی کے مطابق بیہ سزا مترتب ہوئی کہ بیہ حق کے دیکھنے سے مزید اندھے اور حق کے سننے سے مزید بسرے ہو گئے اور توبہ کے بعد پھریمی عمل انہوں نے دھرایا ہے تو اس کی وہی سزابھی دوبارہ مترتب ہوئی۔

الْمَسِيْهُ لِيَهِ فِي َالْسُرَآءِ يُلَ اعْبُدُ واللهَ دَيِّ وَرَتَّابُوْ إِنَّهُ مَنْ يُنْشُرِكُ بِاللهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوْنَهُ لِلنَّارُ وَاللِظْلِينِ مِنْ أَنْصَادٍ ۞

ڵڡۜٙؽؙػڡٞڗٳڷڒۑؽڹۜۊٵٷٙٳڹٙٳڟڡؗڟڸۘٛڡؙڟؿۊٙٷڡؘٲڡؚ؈ٛٳڵڡؚٳڵؖڵ ٳڵڎ۠ۊٙٳڿڎ۫ٷڶڽؙڷۼؽڹ۫ۼۘٷٳڂٵؽڠؙڗؙۏڹڶؽٮٙٮۜؾۜڗٵؽڒؽؽڰڡٞۯؙٵ

مریم ہی اللہ ہے (ا) حالا تکہ خود مسیح نے ان سے کما تھا کہ اے بنی اسرائیل! اللہ ہی کی عبادت کرو جو میرا اور تمہارا سب کا رب ہے (۲) یقین مانو کہ جو شخص اللہ کے ساتھ شریک کرتا ہے اللہ تعالی نے اس پر جنت حرام کر دی ہے اس کا ٹھکانہ جہنم ہی ہے اور گنگاروں کی مدد کرنے والا کوئی نہیں ہوگا۔ (۳)

وہ لوگ بھی قطعاً کافر ہو گئے جنہوں نے کما' اللہ تین میں کا تیسرا ہے' <sup>(۲)</sup> دراصل سوا اللہ تعالیٰ کے کوئی معبود

<sup>(</sup>۱) میمی مضمون آیت نمبر/امیں بھی گزر چکا ہے۔ یہاں اہل کتاب کی گمراہیوں کے ذکر میں اس کا پھر ذکر فرمایا۔ اس میں ان کے اس فرقے کے کفر کا اظہار ہے جو حضرت مسیح علیہ السلام کے عین اللہ ہونے کا قائل ہے۔ (۲) چنانچہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام یعنی مسیح ابن مریم علیهماالسلام نے عالم شیر خوارگی میں (اللہ تعالیٰ کے تھم ہے جب کہ بچے اس عمر میں قوت گویائی نہیں رکھتے) سب سے پہلے اپنی زبان سے اپنی عبودیت ہی کا اظہار فرمایا'﴿ إِنَّ عَبْدُاللَّهُ ۗ النبنيَ الكِتْبَ وَجَعَلَيْنَ يَبِيًّا ﴾ ( سورة مديم '٣٠ ) "مين الله كابنده اور اس كا رسول مهول 'مجھے اس نے كتاب بھي عطا کی ہے " حضرت مسیح علیہ السلام نے بیہ نہیں کہا' میں اللہ ہوں یا اللہ کا بیٹا ہوں۔ صرف بیہ کہا کہ میں اللہ کا بندہ ہوں۔ اور عمر کهولت میں بھی انہوں نے یمی دعوت دی ﴿ إِنَّ اللّٰهَ زَنَّ وَتَنْكُمْ فَاعْبُدُوهُا هٰذَاصِوَاظُا مُسْتَقِدُهُ ﴾ (آل عمران ' ۵۱) یہ وہی الفاظ ہیں جو مال کی گود میں بھی کھے تھے( ملاحظہ ہو سور ہ مریم '۳۱) اور جب قیامت کے قریب ان کا آسان ہے نزول ہو گا'جس کی خبر صحیح احادیث میں دی گئی ہے اور جس پر اہل سنت کا اجماع ہے' تب بھی وہ نبی مالٹیتیا کی تعلیمات کے مطابق لوگوں کو اللہ کی توحید اور اس کی اطاعت کی طرف ہی بلا ئیں گے'نہ کہ اپنی عبادت کی طرف۔ (٣) حضرت مسیح علیه السلام نے اپنی بندگی اور رسالت کا اظهار الله کے حکم اور مشیت سے اس وقت بھی فرمایا تھاجب وہ مال کی گود میں یعنی شیر خوار گی کی حالت میں تھے۔ پھرین کہولت میں یہ اعلان فرمایا۔او رساتھ ہی شرک کی شناعت و قباحت بھی بیان فرمادی که مشرک پر جنت حرام ہےاو راس کاکوئی مد د گار بھی نہیں ہو گاجوا ہے جنم سے نکال لائے 'جیساکہ مشرکین سمجھتے ہیں۔ (r) یہ عیسائیوں کے دو سرے فرقے کاذکر ہے جو تین خداؤں کا قائل ہے 'جن کو وہ اَفَانِنہ مُلَاثَةٌ کہتے ہیں۔ ان کی تعبیرو تشریح میں اگرچہ خود ان کے مابین اختلاف ہے۔ تاہم صحیح بات میں ہے کہ اللہ کے ساتھ 'انہوں نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام اور ان کی والدہ حضرت مریم علیہا السلام کو بھی اللہ (معبود) قرار دے لیا ہے' جیسا کہ قرآن نے صراحت کی ہے' الله تعالى قيامت والے دن حضرت عيلي عليه السلام سے يو جھے گا۔ ﴿ ءَانْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ أَخِذُونَ وَأَقِى الْهَدِّنِ مِنْ دُوْلِ اللهِ ﴾

مِنْهُوْمَعَذَاكِ ٱلِيُتُمْ

اَفَلاَيَتُوْبُونَ إِلَى اللهِ وَيَمْتَغُفِرُ وَنَهُ ۚ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيُمٌ ۗ

مَاالْسَيْمَةُ ابْنُ ثَرْمُهُ اللَّهُ رَسُولٌ قَدُ حَلَتُ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَأَمَّهُ صِدِيْقَةٌ ثَمَّانَايْنَا كُلِي الطَّعَامِّ انْظُرْكَيْفَ نُبَيِّنُ لَهُمُ الْأَيْتِ ثَمَّا نُطُنَا أَنْ مُؤْفِّكُونَ ۞

قُلْ اَتَعْبُدُ وْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَكُوْفَعَّا وَلَا نَفْعًا. وَاللّٰهُ هُوَالسَّمِيْهُ الْعَلَيْمُ ۞

نہیں۔اگریہ لوگ اپنے اس قول سے بازنہ رہے تو ان میں سے جو کفر پر رہیں گے' انہیں المناک عذاب ضرور پہنچے گا۔(۷۳)

ید لوگ کیوں اللہ تعالیٰ کی طرف نہیں جھکتے اور کیوں استغفار نہیں کرتے؟ اللہ تعالیٰ تو بہت ہی بخشنے والا اور بڑا ہی مہرمان ہے۔(۷۲)

میح ابن مریم سوا پنیمبر ہونے کے اور کچھ بھی نہیں' اس سے پہلے بھی بہت سے پنیمبر ہو چکے ہیں ان کی والدہ ایک راست باز عورت تھیں (ا) دونوں ماں بیٹے کھانا کھایا کرتے تھے' (۲) آپ دیکھئے کہ کس طرح ہم ان کے سامنے دلیلیں رکھتے ہیں پھر غور کیجے کہ کس طرح وہ پھرے جاتے ہیں۔(۵۵)

آپ کمہ دیجیے کہ کیاتم اللہ کے سواان کی عبادت کرتے ہو جونہ تمہارے کسی نقصان کے مالک ہیں نہ کسی نفع کے 'اللہ

(السائدة - ١١١) كيا تو نے لوگوں سے كها تھا كه ججھے اور ميرى مال كو اللہ كے سوا معبود بنالينا ؟ " اس سے معلوم مواكه عينى اور مريم عليما السلام ان دونوں كوعيساؤں نے اللہ بنايا 'اور اللہ تيسرا اللہ ہوا 'جو فَالِثُ فَلاَفَة (تين ميں كا تيسرا كهلايا) پہلے عقيدے كى طرح اللہ تعالى نے اسے بھى كفرسے تعبير فرمايا -

(۱)صِدِیْفَ یٌ کے معنی مومنہ اور ولیہ کے ہیں یعنی وہ بھی حضرت مسے علیہ السلام پر ایمان لانے والوں اور ان کی تصدیق کرنے والوں میں سے تھیں۔ اس کے معنی یہ بین کہ وہ نِبِیَةٌ (بَیْغِیر) نہیں تھیں۔ جیسا کہ بعض لوگوں کو وہم ہوا ہے اور انہوں نے حضرت مریم علیما السلام سمیت 'حضرت سارہ (ام اسحاق علیہ السلام) اور حضرت موسیٰ علیہ السلام کی والدہ کو نَبِیَّةٌ قرار دیا ہے۔ استدلال اس بات سے کیا ہے کہ اول الذکر دونوں سے فرشتوں نے آگر تفتگو کی اور حضرت ام موسیٰ کو خوداللہ تعالیٰ نے وہی کی۔ یہ تفتگو اور وحی نبوت کی دلیل ہے۔ لیکن جمہور علما کے نزدیک یہ دلیل ایسی نمیں جو قرآن کی نص صریح کامقابلہ کر سکے۔ قرآن نے صراحت کی ہے کہ ہم نے جتنے رسول بھی بھیج 'وہ مرد تھے۔ (سورۂ یوسف۔۱۰۹)

(۲) یہ حضرت مسیح علیہ السلام اور حضرت مریم علیہاالسلام دونوں کی الوہیت (اللہ ہونے) کی نفی اور بشریت کی دلیل ہے۔ کیونکہ کھانا پینا' بیانسانی حوائج وضروریات میں ہے ہے۔جواللہ ہو'وہ توان چیزوں سے ماور ابلکہ وراءالوراء ہو تاہے۔ ہی خوب سننے اور پوری طرح جانے والا ہے۔ ((۲) الکہ) کہ دیجئے اے اہل کتاب! اپنے دین میں ناحق غلو اور زیاد تی نیس ناحق غلو اور زیاد تی نہ کرو (\*) اور ان لوگوں کی نفسانی خواہشوں کی پیروی نہ کروجو پہلے ہے بہک چکے ہیں اور بہتوں کو بہکا بھی چکے ہیں اور بہتوں کو بہکا بھی چکے ہیں اور بہتوں کو بہکا بنی اسرائیل کے کافروں پر (حضرت) واود (علیہ السلام) بنی اسرائیل کے کافروں پر (حضرت) واود (علیہ السلام) کی زبانی لعنت کی گئی (\*) اس وجہ ہے کہ وہ نافرہانیاں کرتے تھے اور حد کے گئی اس وجہ ہے کہ وہ نافرہانیاں کرتے تھے اور حد سے آگے بڑھ جاتے تھے۔ (۵۸)

آپس میں ایک دو سرے کو برے کاموں سے جو وہ کرتے

قُلْ يَاهُلُ الْكِتْ لَاتَعُنُوانَ دِيْنِكُوْ عَيْرَالُحَقّ وَلَاتَتَبِعُوا اَهُوَآءَقُومِقَدُ ضَدُوامِنُ قَبُلُ وَاصَدُوا كَيْنِيرُ الْوَصَدُوا عَنْ سَوَآء السَّبِيلِ فَ

لْدِنَ الَّذِيْنَ كَفَرُاوُامِنُ اَبَنِي َلِسُوَاءِيْلَ عَلْ لِسَالِن دَاوْدَ وَعِيْسَ ابْنِ مَرْيَعَ دْلِكَ بِمَاعَصُوا وَكَانُوُ ايَعْتَكُونَ <sup>©</sup>

كَانُوْالَا يَتَنَاهَوْنَ عَنْ مُنْكِرِ فَعَلُوْلُا لِيَمْسَ مَا كَانُوْا

(۱) یہ مشرکوں کی کم عقلی کی وضاحت کی جارہی ہے کہ ایسوں کو انہوں نے معبود بنا رکھاہے جو کسی کو نفع پہنچا سکتے ہیں نہ نقصان ' بلکہ نفع نقصان پہنچانا تو کجا' وہ تو کسی کی بات سننے اور کسی کا حال جاننے کی ہی قدرت نہیں رکھتے۔ یہ قدرت صرف اللہ ہی کے اندر ہے۔ اس لیے حاجت روامشکل کشابھی صرف وہی ہے۔

- (۲) لیعنی اتباع حق میں صدسے تجاوز نہ کرواور جن کی تعظیم کا تھم دیا گیاہے 'اس میں مبالغہ کرکے انہیں منصب نبوت سے اٹھا کر مقام الوہیت پر فائز مت کرو 'جیسے حضرت مسیح علیہ السلام کے معاطے میں تم نے کیا۔ غلو ہردو رمیں شرک اور گمراہی کاسب سے بڑا ذریعہ رہاہے۔ انسان کو جس سے عقیدت و محبت ہوتی ہے 'وہ اس کی شان میں خوب مبالغہ کر تاہے۔ وہ امام اور دبنی قائد ہے تواس کو پیغیر کی طرح معصوم سمجھنا اور پیغیر کو خدائی صفات سے متصف مانناعام بات ہے 'بدقتم سے مسلمان بھی اس غلوسے محفوظ نہیں رہ سکے۔ انہوں نے بعض ائمہ کی شان میں بھی غلو کیا اور ران کی رائے اور قول 'حتی کہ ان کی طرف منسوب فتو کی اور فقہ کو بھی حدیث رسول مراز ہیں کی مقابلے میں ترجع دے دی۔
- (٣) یعنی اپنے سے پہلے لوگوں کے پیچھے مت لگو' جوایک نبی کواللہ بناکر خود بھی گمراہ ہوئے اور دو سروں کو بھی گمراہ کیا۔ (۴) یعنی زبور میں جو حضرت داود علیہ السلام پر اور انجیل میں جو حضرت عیسیٰ علیہ السلام پر نازل ہوئی اور اب یمی لعنت قرآن کریم کے ذریعے سے ان پر کی جا رہی ہے جو حضرت محمد رسول اللہ میں تھی پر نازل ہوا۔ لعنت کا مطلب اللہ کی رحمت اور خیرے دوری ہے۔
- (۵) یہ لعنت کے اسباب ہیں -ا- عصیان' یعنی واجبات کا ترک اور محرمات کا ارتکاب کر کے۔ انہوں نے اللہ کی نافرمانی کی -۲- اور اغیندآء ' لیعنی دین میں غلو اور بدعات ایجاد کر کے انہوں نے حد سے تجاوز کیا۔

يَفْعَلُوْنَ 🏵

تَرَى كَثِيْرُامِنَّهُ هُوْ يَتَوَكُّوْنَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْ أَلِيثُنَ مَا فَذَنَاتُ لَهُ مُانْشُنُهُ مُوْانَ سَخِطَ اللهُ عَلَيْهِمُ وَفِي الْعَذَابِ هُمُ خِلِدُونَ ۞

وَلَوْكَاثُوْايُوْمُئُوْنَ بِاللّٰهِ وَالنِّيمِّ وَمَّااُنُزِلَ اِلَّيْهِ مَا ائْخَدُوْهُمُوْاَوْلِيَآءَ وَالكِنَّ كَيْتُكِيْتُكِيْتُواْمِنْهُمُ فْسِقُوْنَ ⊕

ڵٙؾؘڿ۪ٮػؘٲۺٛڴٵڵػٵڛٸۮٵۉڰ۫ڷؚڷؽؽؗٵڡٛٮؙؗۏٵڵؠۿۅٛۮ ۅؘٲڰۮؚؽؽؘٲۺٛڒػؙۅٝٲۅؘڶؾٙڿٮٙؿۜٲڨؙڒؘؠۿؗۄ۫ۺۜۅؘڎٙٷ

تھے روکتے نہ تھے <sup>(۱)</sup> جو کچھ بھی *یہ کرتے تھے* یقیناً وہ بہت برا تھا۔(۷۹)

ان میں سے بہت سے لوگوں کو آپ دیکھیں گے کہ وہ کافروں سے دوستیاں کرتے ہیں' جو پچھ انہوں نے اپنے لیے آگے بھیج رکھاہے وہ بہت براہے کہ اللہ تعالی ان سے ناراض ہوااوروہ بھیشہ عذاب میں رہیں گے۔ (^^) (^^) لر انہیں اللہ تعالی براور نبی پر اور جو نازل کیا گیاہے اس

پر ایمان ہو تا تو بیہ کفار سے دوستیاں نہ کرتے 'کیکن ان میں کے اکثر لوگ فاحق ہیں۔ (۱۳) یقیناً آپ ایمان والوں کاسب سے زیادہ دستمن یہودیوں

یقیناً آپ ایمان والول کاسب سے زیادہ دسمن یمودیوں اور مشرکول کو پائیں گے <sup>(۳)</sup> اور ایمان والول سے سب

(۱) اس پر مستزادیہ کہ وہ ایک دو سرے کو پر ائی ہے رو کتے نہیں تھے۔ جو بجائے خود ایک بہت بڑا جرم ہے۔ بعض مفسرین نے اس ترک نئی کو عصیان اور اعتدا قرار دیا ہے جو لعنت کا سبب بنا۔ بسرحال دو نوں صور توں میں برائی کو دیکھتے ہوئے برائی ہے نہ رو کنا' بہت بڑا جرم اور لعنت و غضب اللی کا سبب ہے۔ حدیث میں بھی اس جرم پر بڑی شخت و عیدیں بیان فرمائی گئی ہیں۔ ایک حدیث میں نبی ماٹیڈی نے فرمایا'' سب ہے پہلا نقص جو بنی اسرائیل میں داخل ہوایہ تھا کہ ایک آدی دو سرے آدی کو برائی کرتے ہوئے دیکھتا تو کہتا اللہ ہے ڈراوریہ برائی چھوڑدے' یہ تیرے لیے جائز نہیں۔ لیکن دو سرے روز پھرای کے ساتھ اسے کھانے پینے اور اٹھتے بیٹھتے میں کوئی عاریا شرم محسوس نہ ہوتی' ریعنی اس کا ہم نوالہ و ہم پیالہ اور ہم نشین بن جاتا) مرائلہ کا امار علی ایک کانقاضا اس سے نفرت اور ترک تعلق تھا۔ جس پر اللہ تعالیٰ نے ان کے در میان آپس میں عداوت ڈال دی اور وہ لعنت اللی کے مستحق قرار پائے ''پھر فرمایا کہ ''اللہ کی فتم! تم ضرور لوگوں کو نیکی کا تھم دیا کرواور برائی ہے دو سری روایت میں اس فریقے کے ترک پر یہ وعید سائی گئ ہے کہ تم عذا ب اللی کے مستحق بن جاؤگے' پھر تم اللہ سے دعا کیں بھی ما گوگے تو قبول اس فریقے کے ترک پر یہ وعید سائی گئ ہے کہ تم عذا ب اللی کے مستحق بن جاؤگے' پھر تم اللہ ہے دعا کیں بھی ما گوگے تو قبول نہیں ہوں گی۔ (منداح مد جادہ۔ ص ۱۹۸۹)

- (۲) یہ اہل کفرے دوستانہ تعلق کا نتیجہ ہے کہ اللہ تعالی ان پر ناراض ہوااورای ناراضی کا نتیجہ جہنم کادائمی عذاب ہے۔
- (m) اس کامطلب ہیہ ہے کہ جس شخص کے اندر صحیح معنوں میں ایمان ہو گا' وہ کافروں سے بھی دوستی نہیں کرے گا۔
- (٣) اس لیے کہ یمودیوں کے اندر عناد وجمود ' حق سے اعراض وائتکبار اور اہل علم وایمان کی تنقیص کا جذبہ بہت پایا

سے زیادہ دوستی کے قریب آپ یقیناً انہیں پائیں گے جو اپنے آپ کو نصار کی کہتے ہیں' یہ اس لیے کہ ان میں علما اور عبادت کے لیے گوشہ نشین افراد پائے جاتے ہیں اور اس وجہ سے کہ وہ تنکبر نہیں کرتے۔ <sup>(۱)</sup> (۸۲)

لِلَّذِيْنَ امْنُواالَّذِيْنَ قَالُوَّالِآثَانَصْرَى ۗ ذَٰلِكَ بِأَنَّ مِنْهُمُ قِيتِيْمِينَ وَرُهُبَانًا وَّاَلَهُمُ لِاَيَسُ تَكْثِرُوْنَ ⊙

جاتا ہے' یمی وجہ ہے کہ نبیوں کا قبل اور ان کی تکذیب ان کا شعار رہا ہے' حتیٰ کہ انہوں نے رسول اللہ ملی آیا ہے۔ قبل کی بھی کئی مرتبہ سازش کی' آپ ملی آیا ہیں ہوادو بھی کیااور ہر طرح نقصان پنچانے کی ندموم سعی کی۔ اور اس معاملے میں مشرکین کا حال بھی رہی ہے۔

(۱) وهمبان سے مراد نیک عبادت گزار اور گوشہ نشین لوگ اور فیسنسین سے مراد علاو خطبا ہیں ایعنی ان عیسائیوں میں علم و تواضع ہے ' اس لیے ان میں یہودیوں کی طرح بحود و انتگبار نہیں ہے۔ علاوہ ازیں دین مسیحی میں نری اور عفو و درگزر کی تعلیم کو امتیازی حثیت حاصل ہے ' حتی کہ ان کی کتابوں میں لکھا ہے کہ کوئی تمہارے دائیں رخبار پر مارے تو بایاں رخبار بھی اس کو پیش کر دو۔ یعنی لاو مت۔ ان وجوہ سے بیہ مسلمانوں کے 'بہ نسبت یہودیوں کے زیادہ قریب ہیں۔ عیسائیوں کا بیہ وصف یہودیوں کے مقابلے میں ہے۔ تاہم جہاں تک اسلام دشنی کا تعلق ہے 'کم و بیش کے گریب ہیں۔ عسائیوں کا بیہ عناد عیسائیوں میں بھی موجود ہے ' جیسا کہ صلیب و ہلال کی صدیوں پر محیط کی قرآن کے خلاف یہودی اور عیسائی دونوں ہی معرکہ آرائی سے واضح ہے اور جس کاسلم کے خلاف یہودی اور عیسائی دونوں ہی معرکہ آرائی سے واضح ہے اور جس کاسلم کے خلاف یہودی اور عیسائی دونوں ہی مرکہ آرائی سے واضح ہے اور جس کاسلسلہ تا حال جاری ہے۔ اور اب تو اسلام کے خلاف یہودی اور عیسائی دونوں ہی کر کرنے سے منع فرمایا ہے۔

وَإِذَا سَمِعُواْ مَاۤ أَثُوْلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى اَعَيُّنَهُ مُوَّ تَفِيْثُ مِنَ الدَّمْعِ مِنَاعَرَفُوْا مِنَ الْحَقِّ يَقُوْلُوْنَ رَبَّبَاۤ الْمُنَّا فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّهِدِيْنَ ۞

وَمَالَنَالِانُوْمِنُ بِاللّٰهِ وَمَاجَآءً نَامِنَ الْحَقِّ وَنَظْمُعُ أَنْ يُدْخِلَنَا رَثْنَامَعَ الْقَوْمِ الصّٰلِحِيْنَ ۞

اور جب وہ رسول کی طرف نازل کردہ (کلام) کوسنتے ہیں تو آپ ان کی آنکھیں آنسو سے بہتی ہوئی دیکھتے ہیں اس سبب سے کہ انہوں نے حق کو پھپان لیا'وہ کتے ہیں کہ اے ہمارے رب!ہم ایمان لے آئے پس تو ہم کو بھی ان لوگوں کے ساتھ لکھ لے جو تصدیق کرتے ہیں۔(۸۳)

اور ہمارے پاس کون ساعذرہے کہ ہم اللہ تعالیٰ پر اور جو حق ہم کو پہنچاہے اس پر ایمان نہ لائیں اور ہم اس بات کی امید رکھتے ہیں کہ ہمارا رب ہم کو نیک لوگوں کی رفاقت میں داخل کردے گا۔ (۱۰) (۸۴)

(۱) حشے میں 'جہاں مسلمان مکی زندگی میں دو مرہتہ ہجرت کر کے گئے۔ أَصْحَمَة نجاثی کی حکومت تھی' یہ عیسائی مملکت تھی۔ یہ آیات جشے میں رہنے والے عیسائیوں ہی کے بارے میں نازل ہوئی ہیں تاہم روایات کی رو سے نبی ملٹیکٹویل نے حضرت عمرو بن امیہ ضمری معاشہ کو اینا مکتوب دے کر نجاثی کے پاس بھیجا تھا' جو انہوں نے جاکراہے سایا' نجاثتی نے وہ مکتوب سن کر حیثے میں موجود مهاجرین اور حضرت جعفر بن الی طالب رہارتی کو اپنے پاس بلایا اور اپنے علما اور عباد وزباد ( فسیسین) کو بھی جمع کر لیا' پھر حضرت جعفر ہوائیز، کو قرآن کریم پڑھنے کا حکم دیا۔ حضرت جعفر ہوائیز، نے سور ہ مریم پڑھی' جس میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی اعجازی ولادت اور ان کی عبدیت ورسالت کا ذکر ہے جے من کروہ بڑے متاثر ہوئے اور آنکھوں ہے آنسو رواں ہو گئے اور ایمان لے آئے۔ بعض کتے ہیں کہ نجاثی نے اپنے کچھ علمانی مانٹیکٹیا کے پاس بھیج تھے' جب آپ س اللہ اللہ نے انہیں قرآن پڑھ کر سایا تو بے اختیار ان کی آئکھوں سے آنسو جاری ہو گئے۔ اور ایمان لے آئے۔(فتح القدیر) آیات میں قرآن کریم من کران پر جواثر ہوااس کانقشہ کھینچاگیا ہے اور ان کے ایمان لانے کا تذکرہ ہے قرآن کریم میں بعض اور مقامات پر اس قتم کے عیسائیوں کا ذکر کیا گیا ہے۔ مثلاً ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ الْكِتْبِ لَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَّا أُنْزِلَ اِلنِّهُ وَمَّا أُنْزِلَ اِلنِّهِ مُ خُتِعِينَ بِلَّهِ ﴾ (سورة آل عمران ١٩٠٠) "يقينا ابل كتاب مين كيره الي لوك بھی ہیں جو اللہ پر اور اس کتاب پر جو تم پر نازل ہوئی اور اس پر جو ان پر نازل ہوئی 'ایمان رکھتے ہیں اور اللہ کے آگے عاجزی کرتے ہیں" وَغَیْرِ هَا مِنَ الآیَاتِ اور حدیث میں آیا ہے کہ جب نجاشی کی موت کی خبر نبی ماڑیکیا، کو پینجی تو آپ ما النہیں نے صحابہ النہ ﷺ سے فرمایا کہ حبثے میں تمهارے بھائی کا انقال ہو گیا ہے' اس کی نماز جنازہ پڑھو! چنانچہ ایک صحرا میں آپ سُنْتِولم نے اس کی نماز جنازہ (غائبانہ) اوا فرمائی۔ صحیح بخاری مناقب الأنصار و كتاب الجنائز۔ صحیح مسلم 'کناب المجنائیٰ) ایک اور حدیث میں ایسے اہل کتاب کی بابت ' جو نبی مانٹیوں کی نبوت پر ایمان لائے بالاياكياب كه انهيس دو كنااجر ملح كالبخاري - كتاب العلم وكتاب النكاح)

قَاتَابَهُ هُ اللهُ بِمَا قَالُواجَنْتِ تَجْرِى مِنْ تَخْتِمَ الْأَنْهُرُ خِلِدِيْنَ فَقَا وَذَلكَ جَزَ آغِ الْهُجُسِنْدَنَ ۞

وَالَّذِينَ كُفَّرُ وَاوَكَذَّ بُوا بِالْيَتِنَا الْوَلَيْكَ اَصْحَابُ الْجَيْبُو ﴿

يَّايَّهُاالَّذِيْنَ امْنُوالا تُحَرِّمُواكِيِّبْتِمَآاَحَلَّ اللهُلَّهُ وَلاَتَعْتَنُوْاْلِنَّ اللهَ لا يُعِبُ الْنُعْتَدِيْنَ ↔

وَكُلُوْامِمَّارَزَقَكُمُواللَّهُ حَللًاطِيّبًا ۖ وَاتَّقُوااللَّهَ الَّذِيُّ اَنْتُوْرِيهُ مُؤْمِنُونَ ۞

اس لئے ان کواللہ تعالی ان کے اس قول کی وجہ ہے ایسے باغ دے گاجن کے نیچے نمریں جاری ہوں گی 'یہ ان میں ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے اور نیک لوگوں کا یمی بدلہ ہے۔(۸۵) اور جن لوگوں نے کفر کیا اور ہماری آیات کو جھٹلاتے رہے وہ لوگ دوزخ والے ہیں۔(۸۲)

اے ایمان والوا اللہ تعالی نے جو پاکیزہ چیزیں تمہارے واسطے حلال کی بیں ان کو حرام مت کرو (۱) ور حد سے آگے والوں کو آگے مت نکلو 'ب شک اللہ تعالی حد سے نکلنے والوں کو پیند نہیں کر آ۔(۸۵)

اور الله تعالی نے جو چیزیں تم کو دی ہیں ان میں سے حلال مرغوب چیزیں کھاؤ اور الله تعالی سے ڈروجس پر تم ایمان رکھتے ہو۔(۸۸)

(۱) حدیث میں آتا ہے ایک فخص نبی مرافظہ کی خدمت میں حاضر ہوااور آکر کماکہ یارسول اللہ مرافظہ اجب میں گوشت کھا آ ہوں تو نفسانی شہوت کا غلبہ ہو جا تا ہے' اس لئے میں نے اپنے اوپر گوشت حرام کر لیا ہے' جس پر آیت نازل ہوئی۔ (صحیح ترمذی۔ للاگبانی 'جلد ۳ ص ۱۳) اس طرح سبب نزول کے علاوہ دیگر روایات سے ثابت ہے کہ بعض صحابہ الیکوی نہ وعبادت کی غرض سے بعض حلال چیزوں سے (مثلاً عورت سے نکاح کرنے' رات کے وقت بعض سحابہ الیکوی نہ وقت کھانے پینے سے) اجتناب کرنا چاہتے تھے۔ نبی مرافظہ کے علم میں بیہ بات آئی تو آپ مرافظہ نے انہیں منع فرمایا۔ حضرت عثان بن مطعون بواٹر نے بھی اپنی بیوی سے کنارہ کشی اختیار کی ہوئی تھی' ان کی بیوی ک شکایت پر آپ مرافظہ نے انہیں بھی اس سے روکا۔ (کتب حدیث) بسرحال اس آیت اور احادیث سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کی حلال کردہ کمی بھی چیز کو حرام کر لینا یا اس سے ویسے ہی پر بیز کرنا جائز نہیں ہے چاہے اس کا تعلق ماکولات تعالیٰ کی حلال کردہ کمی بھی چیز کو حرام کر لینا یا اس سے ویسے ہی پر بیز کرنا جائز نہیں ہے چاہے اس کا تعلق ماکولات ومشروبات سے ہویا لباس سے ہویا مرغوبات وجائز خواہشات سے۔

مسئلہ: - اس طرح اگر کوئی مختص کی چیز کو اپنے اوپر حرام کرلے گانو وہ حرام نہیں ہوگی 'سوائے عورت کے البتہ اس صورت میں بعض علما یہ کہتے ہیں کہ اے قتم کا کفارہ ادا کرنا ہو گا اور بعض کے نزدیک کفارہ ضروری نہیں ۔ امام شوکائی کہتے ہیں کہ احادیث محیحہ ہے ای بات کی تائید ہوتی ہے کیونکہ نبی مٹائٹیڈ نے کسی کو بھی کفارہ کمیین ادا کرنے کا تھم نہیں دیا ۔ امام ابن کثیر فرماتے ہیں کہ اس آیت کے بعد اللہ تعالی نے قتم کا کفارہ بیان فرمایا ہے جس سے معلوم ہو تا ہے کہ کسی حلال چیز کو حرام کرلینا' یہ قتم کھانے کے مرتبے میں ہے جو تنظیر (یعنی کفارہ ادا کرنے) کا متقاضی ہے ۔ لیکن یہ استدلال احادیث محیحہ کی موجودگی میں محل نظر ہے ۔ فالصَّدِیْخُ مَا قَالَهُ الشَّویَائِیُّ .

لايُؤَاخِثُ كُمُ اللهُ يَاللَّغُو فَأَايُمَا نِكُهُ وَلَكِنُ يُؤَاخِذُكُمُ يِمَاعَقَدْ الْوُنِيَانُ فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةً مَسْكِيْنَ مِنُ اوْسَطِمَا لْظُعِمُونَ اهْلِيكُمُ أَوْكِسُو تُهُمُ اَوْ يَخِرِيُرُ رَقَبَاةٍ فَمَنُ لَكُوْيَجِدُ فَصِيَامُ ثَلَثَةً آيَّامٍ فَلِكَكَارَةُ أَيْمَا يَكُمُ إِذَا حَلَفْتُمُ وَاحْفَظُواۤ آيَمَا نَكُمُ كَالِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ الِيتِهِ لَعَلَكُمُ تَشْكُرُونَ ۞

ان کو کپڑا دینا (۳) یا ایک غلام یا لونڈی آزاد کرنا ہے (۵)
اور جس کو مقدورنہ ہو تو تین دن کے روزے ہیں (۵)
تمہاری قسموں کا کفارہ ہے جب کہ تم قسم کھالو اور اپنی
قسموں کا خیال رکھو! اسی طرح اللہ تعالیٰ تمہارے واسطے
اپنا احکام بیان فرما آہے آگہ تم شکر کرو۔(۸۹)
اے ایمان والو! بات یمی ہے کہ شراب اور جوااور تھان اور
فال نکا لئے کے پانے کے تیریہ سب گندی باتیں 'شیطانی کام ہیں

الله تعالی تمهاری قسموں میں لغو قسم پرتم سے مؤاخذہ

نہیں فرما تاکیکن مؤاخذہ اس پر فرما تاہے کہ تم جن قسموں

کو مضبوط کر دو۔ <sup>(۱)</sup> اس کا کفارہ دس مختاجوں کو کھانا دینا

ہے اوسط درجے کا جو اپنے گھر والوں کو کھلاتے ہو <sup>(۲)</sup> یا

يَايَّهُا الَّذِيُنَ امْنُوَّالِثَمَّا الْخَمْرُوالْمَيْسِرُوالْاَنْصَابُ وَالْاَزْلَامُ رِجْسٌ وِّنْ عَلِ الشَّيْطِن فَاجْتَنْبُوهُ لَكَمُّا مُنْفِاجُونَ ۞

(۱) قَسَمْ جَس کو عربی میں حَلْفٌ یا یَمِین کتے ہیں جن کی جمع آخلاف اور ایمان ہے 'تین قشم کی ہیں۔ النَّفُو '۲ غَمُوسٌ ۳۔ مُعَقَّدَةٌ لَغُو ' : وہ تتم ہے جو انسان بات بات میں عادتاً بغیر ارادہ اور نیت کے کھاتا رہتا ہے۔ اس پر کوئی مؤاخذہ نہیں۔ غَمُوسٌ : وہ جموئی قشم ہے جو انسان دھوکہ اور فریب دینے کے لئے کھائے۔ یہ بہیرہ گناہ بلکہ اکبرا کلبار ہے۔ لیکن اس پر کفارہ نہیں۔ مُعَقَدَةٌ : وہ قسم ہے جو انسان اپنی بات میں تاکید اور پُختگی کے لئے ارادة اور نیتۂ کھائے 'ایس قسم اگر تو ڑے گاروہ کفارہ ہے جو آگے آیت میں بیان کیاجارہا ہے۔

(۲) اس کھانے کی مقدار میں کوئی صحیح روایت نہیں ہے' اس لئے اختلاف ہے۔ البتہ امام شافعی نے اس حدیث ہے استدلال کرتے ہوئے' جس میں رمضان میں روزے کی حالت میں بیوی ہے ہم بستری کرنے والے کے کفارہ کا ذکر ہے' ایک مدر تقریباً ۱۰ / چھٹانک) فی مسکین خوراک قرار دی ہے۔ کیونکہ نبی مائیلین نے اس شخص کو کفارہ جماع ادا کرنے کے لئے مااصاع کھجوریں دی تھیں' جنہیں ساٹھ مسکینوں پر تقسیم کرنا تھا۔ ایک صاع میں ۴ مد ہوتے ہیں۔ اس اعتبار سے بغیرسالن کے دس مسکینوں کے لئے دس مد بعینی ساتھ مسکینوں کے لئے دس مد رایعن سواچھ سیریا چھ کلو) خوراک کفارہ ہوگے۔ (ابن کیٹر)

(۳) کباس کے بارے میں بھی اختلاف ہے۔ بظاہر مراد جو ڑا ہے جس میں انسان نماز پڑھ سکے۔ بعض علما خوراک اور کباس دونوں کے لئے عرف کومعتبر قرار دیتے ہیں۔ (حاشیہ ابن کثیر' تحت آیت زیر بحث)

(٣) بعض علما قتل خطاکی دیت پر قیاس کرتے ہوئے لونڈی 'غلام کے لئے ایمان کی شرط عائد کرتے ہیں۔ امام شو کانی کہتے ہیں ' آیت میں عموم ہے مومن اور کافر دونوں کو شامل ہے۔

(۵) کیعنی جس کو مذکورہ متیوں چیزوں میں ہے کسی کی طاقت نہ ہو تو وہ تین دن کے روزے رکھے' یہ روزے اس کی قشم کا کفارہ ہو جائیں گے۔ بعض علا پے در پے روزے رکھنے کے قائل ہیں اور بعض کے نزدیک دونوں طرح جائز ہیں۔

إِنَّمَا يُرِنْدُالشَّيْطُنُ إَنْ يُؤْقِعَ بَنْيَكُوْ الْعَكَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَبْرِ وَالْبَيْيُرِوَيُصُنَّكُوْعَنْ ذِكْرِاللهِ وَعَن الصَّلَوْةَ فَهَلُ اَنْتُمُ الْنَتْهُوْنَ ۞

وَاَطِيْعُوااللهَ وَاَلِمِيْعُواالرَّسُوُلَ وَاحْدَادُواْ فَاِنْ تَوَكَّنَتُوفَا عَلَوْاَالَمَّا عَلَى رَسُولِنَا الْمَلَاَّ الْمُلِينِّنُ ۞

لَيْنَ عَلَى الَّذِيْنَ امْنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِيهٰتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوٓاً إِذَا مَا اتَّقُوا وَامْنُوا وَعَلِوا الصَّلِهٰتِ ثُمَّرًا تَقُوْا وَامَنُوا أَثَمَّ الْتَقَوْا

ان سے بالکل الگ رہو ٹاکہ تم فلاحیاب ہو۔ (۱۰) (۹۰) شیطان تو یوں چاہتا ہے کہ شراب اور جوئے کے ذریعے سے تمہارے آپس میں عداوت اور بغض واقع کرا دے اور اللہ تعالیٰ کی یاد سے اور نماز سے تم کو باز رکھے (۱۳) سو اب بھی باز آ جاؤ۔ (۹۱)

اور تم الله تعالی کی اطاعت کرتے رہو اور رسول کی اطاعت کرتے رہو اور احتیاط رکھو۔ اگر اعراض کروگ تو یہ جان رکھو کہ ہمارے رسول کے ذمہ صرف صاف صاف پہنچادینا ہے۔(۹۲)

ایسے لوگوں پر جو کہ ایمان رکھتے ہوں اور نیک کام کرتے ہوں اس چیز میں کوئی گناہ نہیں جس کو وہ کھاتے پیتے

(۱) یہ شراب کے بارے میں تیسرا تھم ہے۔ پہلے اور دو سرے تھم میں صاف طور پر ممانعت نہیں فرمائی گئی۔ لیکن یہاں اے اور اس کے ساتھ 'جوا پر ستش گاہوں یا تھانوں اور فال کے تیروں کو رجس (پلید) اور شیطانی کام قرار دے کرصاف لفظوں میں ان سے اجتناب کا تھم دے دیا گیا ہے۔ علاوہ ازیں اس آیت میں شراب اور جوا کے مزید نقصانات بیان کر کے سوال کیا گیا ہے کہ اب بھی باز آؤ گے یا نہیں؟ جس سے مقصود اہل ایمان کی آزمائش ہے۔ چنانچہ جو اہل ایمان تھے ' وہ تو منشائے اللی سمجھ گئے اور اس کی قطعی حرمت کے قائل ہو گئے۔ اور کھا اُنٹھینگا رَبِنگا! "اے رب ہم باز آگئے" (مسند اُحمد جلد ۲ صفحة ۲۵۱) لیکن آج کل کے بعض "دانشور" کہتے ہیں کہ اللہ نے شراب کو حرام کماں قرار دیا ہے ؟ گئے۔

یعنی شراب کو رجس (پلیدی) اور شیطانی عمل قرار دے کراس سے اجتناب کا تھم دینا' نیزاس اجتناب کو باعث فلاح قرار دینا' ان ''مجتندین'' کے نزدیک پلید کام بھی جائز ہے' دینا' ان ''مجتندین'' کے نزدیک حرمت کے لئے کافی نہیں۔ اس کا مطلب سے ہوا کہ اللہ کے نزدیک پلید کام بھی جائز ہے' شیطانی کام بھی جائز ہے' جس کے متعلق اللہ تعالی اجتناب کا تھم دے' وہ بھی جائز ہے اور جس کی بابت کے کہ اس کا ارتکاب عدم فلاح اور اس کا ترک فلاح کاباعث ہے' وہ بھی جائز ہے۔ إِنَّا اللّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ

(۲) یہ شراب اور جوا کے مزید معاشرتی اور دینی نقصانات ہیں ' جو محتاج وضاحت نہیں ہیں۔ ای لئے شراب کو ام النبائث کها جاتا ہے اور جوابھی الیی بری لت ہے کہ یہ انسان کو کسی کام کا نہیں چھو ڑتی اور بسااو قات رکیس زادوں اور چشتنی جاگیرداروں کو مفلس وقلاش بناویتی ہے۔ أَعَادَنَا اللهُ منهُماً .

وَّاحْسَنُوا وَاللهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِيْنَ ۞

يَائِهُا الَّذِينَ امَنُوْالِيَمْلُونَكُوْ اللَّهُ بِتَنْكُوْتِنَ الصَّيْدِ تَنَالُهُ آبَٰدِيكُوْ وَ رِمَاحُكُوْلِيَعُلُمَ اللَّهُ مَنْ يَخَافُهُ بِالْغَيْبِّ فَمِن اعْتَدَى بَعْـ دَ ذلك فَلَهُ عَنَابٌ الِيُهُرُ ۞

يَايُّهَا الَّذِيُنَ امْنُوْالاَقْتُلُواالصَّيْدَوَانَّمَّ مُحُوُّرٌ وَمَن قَتَلَهُ مِنْلُوُ مُنتَعَدًا فَجَزَآءٌمِثُلُما فَتَلَمِن النَّعَمِ يَخَلُمُوبِهِ ذَوَاعَدُلٍ

ہوں جبکہ وہ لوگ تقویٰ رکھتے ہوں اور ایمان رکھتے ہوں اور نیک کام کرتے ہوں پھرپر بیز گاری کرتے ہوں اور ایمان رکھتے ہوں پھر پر بیز گاری کرتے ہوں اور خوب نیک عمل کرتے ہوں' اللہ ایسے نیکو کاروں سے محبت رکھتا ہے۔ (اس۹۳)

اے ایمان والو! الله تعالی قدرے شکار سے تمہارا امتحان کرے گا<sup>(۲)</sup> جن تک تمہارے ہاتھ اور تمہارے نیزے پہنچ سکیں گ<sup>(۳)</sup> تاکہ الله تعالی معلوم کرلے کہ کون شخص اس سے بن دیکھے ڈرتا ہے سوجو شخص اس کے بعد حد سے نکلے گا اس کے واسطے دردناک سزا ہے۔(۹۲)

اے ایمان والو! (وحثی) شکار کو قتل مت کرو جب کہ تم حالت احرام میں ہو۔ <sup>(۱)</sup> اور جو شخص تم میں ہے اس کو

(۱) حرمت شراب کے بعد بعض صحابہ الشخصیٰ کے ذہن میں یہ بات آئی کہ ہمارے کئی ساتھی جنگوں میں شہیدیا ویسے ہی فوت ہو گئے۔ جب کہ وہ شراب چیتے رہے ہیں۔ تو اس آیت میں اس شہے کا ازالہ کر دیا گیا کہ ان کا خاتمہ ایمان و تقویٰ پر ہی ہوا ہے کیونکہ شراب اس وقت تک حرام نہیں ہوئی تھی۔

(۲) شکار عربوں کی معاش کا ایک اہم عضر تھا' اس کئے حالت احرام میں اس کی ممانعت کر کے ان کا امتحان لیا گیا۔ خاص طور پر حدیبیہ میں قیام کے دوران کثرت سے شکار صحابہ الشخصیکی کے قریب آتے' لیکن انہی ایام میں ان ۴ آیات کا نزول ہوا جن میں اس سے متعلقہ احکام بیان فرمائے گئے۔

(٣) قریب کاشکاریا چھوٹے جانور عام طور پر ہاتھ ہی ہے پکڑ لئے جاتے ہیں اور دور کے یا بڑے جانوروں کے لئے تیر اور نیزے استعمال ہوتے تھے۔ اس لئے صرف ان دونوں کا یہاں ذکر کیا گیا ہے۔ لیکن مرادیہ ہے کہ جس طرح بھی اور جس چیزے بھی شکار کیا جائے' احرام کی حالت میں ممنوع ہے۔

(٣) امام شافعی نے اس سے مراد' صرف ان جانوروں کا قتل لیا ہے جو ماکول اللحم ہیں یعنی جو کھانے کے کام میں آتے ہیں۔ دو سرے بری جانوروں کا قتل وہ جائز قرار دیتے ہیں۔ لیکن جمہور علما کے نزدیک اس میں کوئی تفزیق نہیں' ماکول اور غیرماکول دونوں قتم کے جانور اس میں شامل ہیں۔ البتہ ان موذی جانوروں کا قتل جائز ہے جن کا استشناا حادیث میں آیا ہے اور وہ پانچ ہیں کوا' چیل' کچھو' چوہا اور ہاؤلا کتا۔ صحیح مسلم' کتاب المحج 'باب مایسدب للمحدم

مِّنْكُوْهَدَيَّاللِغَ الكَثْبَةِ أَوْكَفَّارَةٌ طَّعَامُ مَسْلِكِبُنَ آوْعَدُلُ ذلِك صِيَامًالِيَذُوْقَ وَبَالِ آمْرِمْ عَفَااللهُ عَاسَكَفَ وَمَنْ عَادَ فَيَنْمَقِيُّهُ اللهُ مِنْهُ وَاللهُ عَزِيْزُدُوانْتِقَامِ ۞

جان بوجھ کر قتل کرے گا<sup>(۱)</sup> تواس پر فدیہ واجب ہو گاجو کہ مساوی ہو گا اس جانور کے جس کو اس نے قتل کیا ہے (۲) جس کا فیصلہ تم میں سے دو معتبر شخص کردیں (۳) خواہ وہ فدیہ خاص چوپایوں میں سے ہو جو نیاز کے طور پر کعبہ تک پنچایا جائے (۱) اور خواہ کفارہ مساکین کو دے دیا جائے اور خواہ اس کے برابر روزے رکھ لئے جائیں (۵) تاکہ اپنے کئے کی شامت کا مزہ چکھے اللہ جائیں (۵) تاکہ اپنے کئے کی شامت کا مزہ چکھے اللہ

وغیرہ قتلہ من الدواب فی الحل والحرم وموطا إمام مالك حضرت نافع سے سانپ كے بارے میں سوال كيا گيا تو انہوں نے فرمایا 'اس كے قتل میں تو كوئی اختلاف ہی نہیں ہے۔ (ابن كثير) اور امام احمد اور امام مالك اور ديگر علما نے بھیڑسے ' درندے 'چيتے اور شیر كو كلب عقور (كاشنے والے كتے) میں شامل كر كے عالت احرام میں ان كے قتل كى بھی اوازت دى ہے۔ (ابن كثير)

- (۱) "جان ہو جھ کر" کے الفاظ سے بعض علمانے یہ استدالال کیا ہے کہ بغیرارادہ کے بعنی بھول کر قتل کر دے تو اس کے لئے فدیہ نہیں ہے۔ لیکن جمہور علما کے نزدیک بھول کر'یا غلطی سے بھی قتل ہو جائے تو فدیہ واجب ہوگا۔ مُتَعَمِّدًا کی قید عالب احوال کے اعتبار سے بے بطور شرط نہیں ہے۔
- رم) مساوی جانور (یا اس جیسے جانور) سے مراد خلقت یعنی قدو قامت میں مساوی ہونا ہے۔ قیت میں مساوی ہونا نہیں ہے، جیسا کہ احناف کا مسلک ہے۔ مثلاً اگر ہرن کو قتل کیا ہے تو اس کی مثل (مساوی) بکری ہے۔ گائے کی مثل نیل گائے ہے۔ وغیرہ۔ البتہ جس جانور کا مثل نہ مل سکتا ہو' وہاں اس کی قیمت بطور فدیہ لے کر مکہ پنچادی جائے گا۔ (۳) کہ مقتول جانور کی مثل (مساوی) فلاں جانور ہے اور اگر وہ غیر مثل ہے یا مثل دستیاب نہیں ہے تو اس کی اتن قیمت ہے۔ اس قیمت سے غلم خرید کر مکہ کے مساکین میں فی مسکین ایک مدے حساب سے تقسیم کر دیا جائے گا۔ احناف کے خرد کی مسکین دومہیں۔
- (٣) یہ فدیہ ' جانوریا اس کی قیمت ' کعبہ پہنچائی جائے گی اور کعبہ سے مراد حرم ہے ' (فتح القدیر) بعنی ان کی تقسیم حرم مکہ کی حدود میں رہنے والے مساکین پر ہوگی۔
- (۵) او (یا) تنجیب کے لئے ہے یعنی کفارہ 'اطعام مساکین ہویا اس کے برابر روزے۔ دونوں میں سے کسی ایک پر عمل کرنا جائز ہے۔ مقتول جانور کے حساب سے طعام میں جس طرح کی بیشی ہوگی' روزوں میں بھی کی بیشی ہوگی۔ مثلاً محرم (احرام والے) نے ہرن قتل کیا ہے تو اس کی مثل بکری ہے' یہ فدیہ حرم مکہ میں ذرج کیا جائے گا'اگریہ نہ ملے تو ابن عباس بواٹی کے ایک قول کے مطابق چھ مساکین کو کھانا یا تین دن کے روزے رکھنے ہوں گے'اگر اس نے بارہ سنگھا'سانبھریا اس جیساکوئی جانور قتل کیا ہے تو اس کی مثل گائے ہے' اگر یہ دستیاب نہ ہویا اس کی طاقت نہ ہو تو ہیں

تعالی نے گذشتہ کو معاف کر دیا اور جو مخص پھرالی ہی حرکت کرے گاتو اللہ انتقام لے گااور اللہ زبردست ہے انتقام لینے والا۔(۹۵)

تمہارے لئے دریا کا شکار پکڑنا اور اس کا کھانا حلال کیا گیا ہے۔ (ا) تمہارے فائدہ کے واسطے اور مسافروں کے واسطے اور خشکی کا شکار پکڑنا تمہارے لئے حرام کیا گیاہے جب تک تم حالت احرام میں رہو اور اللہ تعالیٰ سے ڈرو جس کے پاس جمع کئے جاؤگے۔(۹۲)

الله نے کعبہ کو جو کہ ادب کا مکان ہے لوگوں کے قائم رہنے کا سبب قرار دے دیا اور عزت والے مہینہ کو بھی اور حرم میں قربانی ہونے والے جانور کو بھی اور ان جانوروں کو بھی جن کے گلے میں پٹے ہوں (۱) ہیا اس لئے آکہ تم اس بات کا یقین کر لو کہ بے شک اللہ تمام آسانوں اور زمین کے اندر کی چیزوں کا علم رکھتا ہے اور بے شک اللہ سب چیزوں کو خوب جانتا ہے۔(۹۷) أُحِلَ لَكُوْصَيْدُ الْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَتَاعًا لَكُوْ وَلِلسَّيَّارَةِ وَحُوِّمَ عَلَيْكُوْصَيْدُ الْبَرِّمَا دُمُنُّهُ مُحُومًا وَاتَّعُوا اللهَ الَّذِي ثَيَّ الَّذِي عَلَيْكُو عَنْهُمُونَ ۞

جَعَلَ اللهُ الْكَفْبَةَ الْبَيْتَ الْحَرَّامَ قِيامُ الِلنَّاسِ وَالثَّهُورَ الْحَرَّامَ وَالْهَدْى وَالْقَلَاٰلِيَّ ذَلِكَ لِتَعْلَمُوَّا أَنَّ اللهَ يَعْلَمُمَا فِي التَّمَاٰوِتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ وَاَنَّ اللهَ بِكُلِّ شَكُمُ عَلِيْمٌ ۚ عَلِيْمٌ ۚ

مسكين كو كھانا يا بيس دن كے روزے ركھنے ہوں گے۔ يا ايسا جانور (شتر مرغ يا گور خر وغيره) قتل كيا ہے جس كى مثل اون ہے ہواں گے۔ ابن كثير) اون ہے تو اس كى عدم دستيابى كى صورت ميں ٣٠ مساكين كو كھانا يا ٣٠ دن كے روزے ركھنے ہوں گے۔ (ابن كثير) (ا) صَبنة سے مراد زندہ جانور اور طَعَامُهُ سے مراد وہ مردہ (مجھلى وغيره) ہے جے سمندريا دريا باہر پھينك دے يا پانى كے اوپر آجائے۔ جس طرح كہ حديث ميں بھى وضاحت ہے كہ سمندركا مردار حلال ہے۔ (تفصيل كے لئے ملاحظہ ہو۔ تفسير ابن كثيراور نيل الاوطار وغيره)

إِعْلَمُوْٓ آنَىٰ اللهَ شَدِيْكُ الْعِقَابِ وَأَنَّ اللهَ غَفُورٌ تَحِيْمٌ ۞

مَاعَلَ الرَّسُوُلِ اِلْاالْبَىلَاثُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَاتُبُدُوْنَ وَمَاتَكُنْتُوُنَ ۞

قُلُ لَايَسُنَوِى الْخَيِيثُ وَالطِّيِّبُ وَلَوْ اَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الْخِبَكَ كَثْرَةُ الْخِيَدِثُ فَالْحُونَ اللهِ يَأْوُلِ الْالْبُابِ لَعَلَّمُ تُقُلِحُونَ أَنْ

يَّايُهُا الَّذِيْنَ امَنُوُ الاَتَسْعَلُوا عَنْ اَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَالُكُو تَسُوُكُوْ وَانْ تَسْعُلُوا عَنْهَا حِيْنَ يُنَوَّلُ الْقُرْالْ تُبُدَ لَكُوْ عَمَا اللهُ عَنْهَا وَاللهُ غَفُورٌ كِلِيْرٌ ۞

قَدُسَالَهَا قَوْمٌ مِّن قَبْلِكُو ثُمَّ أَصْبَحُوْ البِهَ الْفِيرِينَ ٠

تم یقین جانو کہ اللہ تعالیٰ سزا بھی سخت دینے والا ہے اور اللہ تعالیٰ بڑی مغفرت اور بڑی رحمت والا بھی ہے۔(۹۸) رسول کے ذمہ تو صرف پہنچانا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ سب جانتا ہے جو کچھ تم ظاہر کرتے ہو اور جو کچھ پوشیدہ رکھتے ہو۔(۹۹)

آپ فرما دیجئے کہ ناپاک اور پاک برابر نہیں گو آپ کو ناپاک کی کثرت بھلی لگتی ہو (۱) اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو اے عقل مندو! آکہ تم کامیاب ہو۔(۱۰۰)

اے ایمان والوا الی باتیں مت پوچھو کہ اگر تم پر ظاہر کر دی جائیں تو تہیں ناگوار ہوں اور اگر تم زمانۂ نزول قرآن میں ان باتوں کو پوچھو گے تو تم پر ظاہر کردی جائیں گی (۲) سوالات گزشتہ اللہ نے معاف کر دیۓ اور اللہ بری مغفرت والا بڑے حلم والا ہے۔(۱۰۱)

الی باتیں تم سے پہلے اور لوگوں نے بھی پوچھی تھیں پھر ان باتوں کے منکر ہو گئے۔ <sup>(۱۱</sup>)

(۱) خبین (ناپاک) سے مراد حرام 'یا کافریا گناہ گاریا ردی۔ طیب (پاک) سے مراد طلال 'یا مومن یا فرماں بردار اور عمده چیز ہے میا سارے ہی مراد ہو و کفر ہو 'فتق و فجور ہو' اشیا و قبول ہوں 'کثرت کے باوجود وہ ان چیزول کا مقابلہ نہیں کر کتے جن میں پاکیزگی ہو۔ یہ دونول کسی صورت میں برابر نہیں ہو سکتے۔ اس لئے کہ خبث کی وجہ سے اس چیز کی منفعت اور برکت ختم ہو جاتی ہے جب کہ جس چیز میں پاکیزگی ہوگی اس سے اس کی منفعت اور برکت ختم ہو جاتی ہے جب کہ جس چیز میں پاکیزگی ہوگی اس سے اس کی منفعت اور برکت میں اضافہ ہو گا۔

(٣) کمیں اس کو آہی کے مرتکب تم بھی نہ ہو جاؤ۔ جس طرح ایک مرتبہ نبی ماڑ آلیا نے فرمایا "اللہ تعالیٰ نے تم پر جج فرض کیا ہے" ایک مخص نے سوال کیا؟" کیا ہر سال؟ "آپ ماڑ آلیا خاموش رہے 'اس نے تین مرتبہ سوال دہرایا' پھر آپ

مَاجَعَلَ اللهُ مِنْ بَحِيْرَقَ قَلَاسَ إِلَمَةٍ قَلَا وَعِيمُلَةٍ قَلَا حَمِيمُلَةٍ قَلَاحَالِمُ قَالِكِنَّ النَّرِيُّنِ كَفَرُوْا يَفْتَرُوْنَ عَلَى اللهِ الْكَذِبُ وَالْكُرُّ هُدُلًا كِنْفَاوُنَ ⊕

الله تعالی نے نه بحیرہ کو مشروع کیا ہے اور نه سائبہ کو اور نه و الله نه وصیلہ کو اور نه حام کو (۱۱ کیکن جو لوگ کافر ہیں وہ الله تعالیٰ پر جھوٹ لگاتے ہیں اور اکثر کافر عقل نہیں رکھتے۔(۱۰۳)

(۱) یہ ان جانوروں کی قسیس ہیں جو اہل عرب اپنے بتوں کی نذر کر دیا کرتے تھے۔ ان کی مختلف تفیریں کی گئی ہیں۔ حضرت سعید بن مسیب بڑاٹی سے صحیح بخاری میں اس کی تغییر حسب ذیل نقل کی گئی ہے۔ بَعِینروَ اوہ جانور' جس کا دورور دورہنا چھوڑ دیا جا آاور کما جا آ کہ یہ بتوں کے لئے ہے۔ چنانچہ کوئی شخص اس کے تعنوں کو ہاتھ نہ لگا گا۔ سَآئِنِیَا وہ جانور' ہے وہ بتوں کے لئے آزاد چھوڑ دیتے تھے' اسے نہ سواری کے لئے استعال کرتے نہ باربرداری کے لئے۔ وَصِینَاتِا وہ وہ بتوں کے لئے آزاد چھوڑ دیتے تھے' اسے نہ سواری کے لئے استعال کرتے نہ باربرداری کے لئے۔ بعد دو سری مادہ می پیدا ہوتی۔ (یعنی آیک مادہ کے بعد دو سری مادہ مل گئی' ان کے درمیان کی بڑے تھی اور اس کے بعد پھر دوبارہ بھی مادہ ہی پیدا ہوتی۔ (یعنی آیک مادہ کے بعد دو سری مادہ مل گئی' ان کے درمیان کی نرے تفریق نہیں ہوئی) ایس او نمنی کو بھی وہ بتوں کے لئے آزاد چھوڑ دیتے اور اسے وہ عالی کو بھی وہ بتوں کے لئے آزاد چھوڑ دیتے اور اسے وہ عالی کتے"۔ ای روایت میں یہ حدیث بھی باربرداری یا سواری کا کام نہ لیتے اور بتوں کے جانور آزاد چھوڑ دیتے اور اسے وہ عامی کتے"۔ ای روایت میں یہ حدیث بھی کہ ''میں کی گئی ہے کہ سب سے پہلے بتوں کے جانور آزاد چھوڑ دینے والا شخص عمرو بن عامر خزای تھا۔ بی مارٹی ہیں کہا گیا ہے کہ اللہ تعالی نے ان جانوروں کو اس طرح مشروع نہیں کیا ہے' کیونکہ اس نے تو نذر ونیاز صرف اپنے لیے خاص کر کے کہ اللہ تعالی نے ان جانوروں کو اس طرح مشروع نہیں کیا ہے' کیونکہ اس نے تو نذر ونیاز صرف اپنے لیے خاص کر بی جوڑ نے اور نذر نیاز پیش کرنے کا یہ سلسلہ آج بھی مشرکوں میں بلکہ بہت سے نام نماد مسلمانوں میں بھی قائم وجاری ہے۔ آغاذنا اللہ مُنہ دُنہ اللہ مُنہ دُنہ اللہ مُنہ دُنہ اللہ ہوں۔

وَإِذَاقِيْلَ لَهُمْ تَعَالُوْ إِلَىٰ مَآانُزُلُ اللهُ وَالَى الرَّسُولِ قَالُوا حَسُبُنَا مَا وَجَدُنَا عَلَيْهِ ابَآءَنَا الْوَلَوْكَانَ ابَآ وُهُمُ وَلَا يَعْلَمُونَ شَيْئًا وَلاَيَهُ تَدُونَ ﴿

يَالَيُهَا الَّذِينَ امَنُواعَلَيْكُوْ اَنْشَكُوْلَا يَضُوُّرُوْمَنُ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْنُوُ إِلَى اللَّهِ مُرْجِعُكُونَهُمْ عَانْهَا يَهَنِيَنَكُمْ بِمَاكُنْ تُوْتَعَمَلُوْنَ ﴿

يَايَهُا الَّذِينَ امَنُوا شَهَادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَفَرَاحَدَكُمُ الْمُوتُ عِيْنَ الْوَصِيَةِ اثْنِي ذَوَاعَنُ لِي مِنْكُو ٱوَالْحَرْنِ مِنْ غَيْرِكُولُ اَنْتُوْضَرَيْتُو فِي الْاَرْضِ فَاصَابَتُكُو مُصِيْبَةُ النُّوتِ

اور جب ان سے کما جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جو احکام نازل فرمائے ہیں ان کی طرف اور رسول کی طرف رجوع کرو تو کہتے ہیں کہ ہم کو وہی کانی ہے جس پر ہم نے اپنے بردوں کو پایا 'کیا اگرچہ ان کے برے نہ پچھ سجھ رکھتے ہوں اور نہ ہدایت رکھتے ہوں۔(۱۹۴۳)

اے ایمان والو! اپنی فکر کرو'جب تم راہ راست پر چل رہے ہو تو جو مخص گراہ رہے اس سے تمہارا کوئی نقصان میں۔ (اُ) اللہ ہی کے پاس تم سب کو جانا ہے پھروہ تم سب کو بتلا دے گاجو کچھ تم سب کرتے تھے۔(۱۰۵)

اے ایمان والو! تمہارے آپس میں دو شخص کا گواہ ہونا مناسب ہے جبکہ تم میں سے کسی کو موت آنے گئے اور وصیت کرنے کاوقت ہووہ دو شخص ایسے ہوں کہ دیندار ہول خواہ تم میں سے ہول (۲) یا غیرلوگوں میں سے دو

(۱) بعض لوگوں کے ذہن میں ظاہری الفاظ ہے یہ شبہ پیدا ہوا کہ اپنی اصلاح اگر کر لی جائے تو کافی ہے۔ امر بالمعروف ونمی عن الممکر ضروری نہیں ہے۔ لین یہ مطلب صحیح نہیں ہے کیونکہ امر بالمعروف کا فریضہ بھی نمایت اہم ہے۔ اگر ایک مسلمان یہ فریضہ ہی ترک کروے گا تو اس کا تارک ہدایت پر قائم رہنے والا کب رہے گا؟ جب کہ قرآن نے إِذَا الْمَندَنِيُنُمُ (جب تم خود ہدایت پر چل رہے ہو) کی شرط عائد کی ہے۔ ای لئے جب حضرت ابو بکرصدیق ہوائی علم میں یہ بات آئی تو انہوں نے فرمایا کہ "لوگوا تم آیت کو غلط جگہ استعال کر رہے ہو' میں نے تو نبی مائی آئی کو فرماتے ہوئے نا یہ بات آئی تو انہوں نے فرمایا کہ "لوگوا تم آیت کو غلط جگہ استعال کر رہے ہو' میں نے تو نبی مائی آئی کو فرماتے ہوئے نا علم سے کہ "جب لوگ برائی ہوتے ہوئے دیکھ لیں اور اسے بدلنے کی کوشش نہ کریں تو قریب ہے کہ اللہ تعالیٰ انہیں اپنے علم سے کہ "جب لوگ برائی ہوتے ہوئے دیکھ لیں اور اسے بدلنے کی کوشش نہ کریں تو قریب ہے کہ اللہ تعالیٰ انہیں اپنے اس کا صحیح مطلب یہ ہے کہ تمہارے سمجھانے کے باوجود اگر لوگ نیکی کا راستہ اختیار نہ کریں یا برائی سے باز نہ آئیں ہو ابلتہ ایک صورت میں امر بائم ہون کو نہ نہیں ہے جب کہ تم خود نیکی پر قائم اور برائی سے مجتنب ہو۔ البتہ ایک صورت میں امر بائم مورت میں فیان کر جائز ہے کہ جب کوئی شخص اپنے اندر اس کی طاقت نہ پائے اور اس سے اس کی گائش ہے۔ آیت خطرہ ہے۔ اس صورت میں فیان کر آئی سَتَطِعْ فَبِ فَلْدِ فِ وَذٰلِكَ أَضَعَفُ الإِیمَانِ کے تحت اس کی گائش ہے۔ آیت بھی اس صورت کی متحمل ہے۔

(٢) "تم میں سے ہوں" كا مطلب بعض نے يہ بيان كيا ہے كه مسلمانوں ميں سے ہوں اور بعض نے كما ہے كه مُوْصِيٰ

تَخْشُوْنَهُمَامِنَ بَعْدِالصَّلْوَةِ فَيُشْمِٰنِ بِلِلَّهِ إِنِ ارْتَبُنُكُوْ لَانَشُنَزِى بِهِ ثَمَنَا وَلَوَكَانَ ذَاقُرُ بِنُ وَلَانَكُنُو شَهَادَةً ۚ اللهِ إِنَّا إِذَّا لِمِنَ الْاِشِيْنِ ۞

فَإِنْ عُثِرَعَلَى اَنَّهُمُ السَّغَفَّةُ إِثْمُا فَالْخَرْنِ يَقُوْمُنِ مَقَامَهُمَا مِنَ الَّذِيْنَ السَّتَحَقَّ عَلَيْهِمُ الْأَوْلَائِنِ فَيُقْمِمْنِ بِاللهِ لَشْهَادَتُنَا اَحَقُّ مِنْ شَهَادَتِهِمَاوَ مَااعْتَدَبِنَا ۖ إِنَّا إِذَا لِمِنَ الظّلِمِينَ ⊕

شخص ہوں اگر تم کمیں سفریس گئے ہو اور تہمیں موت آجائے (۱) اگر تم کمیں سفریس گئے ہو اور تہمیں موت قبار دونوں کو بعد نماز روک لو پھر دونوں اللہ کی قتم کھائمیں کہ ہم اس قتم کے عوض کوئی نفع نہیں لینا چاہتے (۲) اگرچہ کوئی قرابت دار بھی ہو اور اللہ تعالیٰ کی بات کو ہم پوشیدہ نہ کریں گے 'ہم اس حالت میں سخت گنگار ہوں گے۔(۱۰۹)

پھر اگر اس کی اطلاع ہو کہ وہ دونوں گواہ کی گناہ کے مرتکب ہوئے ہیں (۳) تو ان لوگوں میں سے جن کے مقابلہ میں گناہ کاار تکاب ہوا تھااور دو شخص جوسب میں قریب تر ہیں جہال وہ دونوں کھڑے ہوئے تھے (۳) یہ دونوں کھڑے ہوئے تھے (۳) یہ بالیقین ہماری ہے فتم ان دونوں اللہ کی فتم کھائیں کہ بالیقین ہماری ہے فتم ان دونوں کی اس فتم سے زیادہ راست ہے اور ہم نے ذرا تجاوز نہیں کیا ہم اس حالت میں سخت ظالم ہوں گے۔(۱۰۷)

(وصیت کرنے والے) کے قبیلے سے ہوں۔ ای طرح ﴿ المَّن مِنْ غَدْدِكُمْ ﴾ میں دو مفہوم ہوں گے لینی من غَنِرِ كُمْ سے مراد یا غیر مسلم (اہل كتاب) ہوں گے یا موصى کے قبیلے کے علاوہ کی اور قبیلے سے۔

<sup>(</sup>۱) لیعنی سفر میں کوئی الیاشدید بیار ہو جائے کہ جس سے زندہ بیخے کی امید نہ ہو تو وہ سفر میں دو عادل گواہ بناکر جو وصیت کرنا جاہے 'کردے۔

<sup>(</sup>۲) لیعنی مرنے والے مُونصِف کے ور ٹاکو شک پڑجائے کہ ان اوصیا نے مال میں خیانت یا تبدیلی کی ہے تو وہ نماز کے بعد لیخی لوگوں کی موجود گی میں ان سے قتم لیں اور وہ قتم کھا کے کہیں ہم اپنی قتم کے عوض دنیا کاکوئی فائدہ حاصل نہیں کر رہے ہیں۔ لینی جھوٹی قتم نہیں کھارہے ہیں۔

<sup>(</sup>۳) کینی جھوٹی قشمیں کھائیں ہیں۔

<sup>(</sup>٣) أَوْلَيَانِ، أَولَىٰ كَا تَتْنيهِ ہِ مُواد ہے ميت يعنى موصى (وصيت كرنے والے) كے قريب ترين دو رشتے دار ﴿ مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَنَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مُنَا مِتْدا مُحَدُوفَ كَى خَبرہِ يا يَقُومَانِ يا آخَرَانِ كَى ضمير بدل ہے۔ يعنى يعنى وقتى بى رشتے دار ان كى جھوئى قسمول كے مقابلے ميں اپنى قسم ديں گے۔

ذلِكَ آدْنَ آنُ يَنَانُوا رِالشَّهَادَةِ عَلَى وَجُهِهَا آوْيَغَا فُوَآ آنُ تُرَدَّ اَثِمَانُ بَعْدَا أَيْمَانِهُ وَاتَّقُوااللهَ وَاسْمَعُوا وَاللهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْفُسِقِيْنَ شَ

يَوْمَ يَخْمَعُ اللهُ الرُّسُلَ فَيَقُوْلُ مَاذَاۤ الْجِبْتُمُّوْقَالُوْ الَاعِلْمَ لَنَا اِنَّكَ اَنْتَ عَلَامُ الْفُيْمُوبِ ۞

یہ قریب ذرایعہ ہے اس امر کا کہ وہ لوگ واقعہ کو ٹھیک طور پر ظاہر کریں یا اس بات سے ڈر جائیں کہ ان سے قسمیں لینی پڑ جائیں گی (ا) اور اللہ تعالیٰ فاسق لوگوں کو تعالیٰ فاسق لوگوں کو ہدایت نہیں کر تا۔(۱۰۸)

جس روزاللہ تعالی تمام پنیمبروں کو جمع کرے گا' پھرارشاد فرمائے گاکہ تم کو کیا جواب ملاتھا' وہ عرض کریں گے کہ ہم کو کچھ خبر نہیں <sup>(۲)</sup> تو ہی بے شک پوشیدہ باتوں کو پورا جاننے والا ہے۔(۱۰۹)

(۱) یہ اس فاکدے کاؤکر ہے جو اس تھم میں پنمال ہے جس کاؤکر یمال کیا گیا ہے وہ یہ کہ یہ طریقہ اختیار کرنے میں اوصیا صحح صحح گواہی ویں گے کیو نکہ انہیں خطرہ ہو گا کہ اگر ہم نے خیانت یا دروغ گوئی یا تبدیلی کار تکاب کیا تو یہ کاروائیاں خود ہم پر الٹ سکتی ہیں۔ اس واقعہ کی شان نزول میں بدیل بن ابی مربم کا واقعہ بیان کیا جا ہے کہ وہ شام تجارت کی غرض سے گئے ' وہاں پیار اور قریب المرگ ہو گئے' ان کے پاس سامان اور چاندی کا ایک پیالہ تھا' جو انہوں نے دو عیسائیوں کے ہردکر کے اپنے رشتہ داروں تک پنچانے کی وصیت کر دی اورخود فوت ہو گئے ' یہ دونوں وصی جب واپس آئے تو پیالہ تو انہوں نے بچوئی میں تقییم کر لئے اور باتی سامان ور ٹاکو پنچا دیا۔ سامان میں ایک رقعہ بھی تھا جس میں سامان کی فہرست تھی جس کی روسے چاندی کا پیالہ گم تھا' ان سے کما گیا تو انہوں نے جھوٹی قتم کے طال لیکن بعد جس میں سامان کی فہرست تھی جس کی روسے چاندی کا پیالہ گم تھا' ان سے کما گیا تو انہوں نے جھوٹی قتم کے میں قتمیں کھا کران سے پیالے کی رقم وصول کی۔ یہ روایت تو شند اُضعیف ہے۔ (ترمذی نصبر ۱۹۰۹) یہ تحقیق آحمہ شاکر۔ مصور) تاہم ایک دو سری شد سے حضرت ابن عباس بھاٹی سے بھی مختصراً یہ مردی ہے ' جے علامہ البانی نے صحیح قرار دیا مصور) تاہم ایک دو سری شد سے حضرت ابن عباس بھاٹی سے بھی مختصراً یہ مردی ہے ' جے علامہ البانی نے صحیح قرار دیا ہے۔ (صحیح ترمذی نصبر ۱۹۰۶)

(٣) انبياعيهم السلام كے ساتھ ان كى قوموں نے اچھايا براجو بھى معاملہ كيا'اس كاعلم تو يقينا انہيں ہو گاليكن وہ اپنے علم كى نفى يا تو محشر كى ہولناكيوں اور الله جل جلالہ كى ہيب و عظمت كى وجہ سے كريں گے يا اس كا تعلق ان كى وفات كے بعد كے حالات سے ہوگا۔ علاوہ ازيں باطنى امور كاعلم تو كليتاً صرف الله ہى كو ہے۔ اس لئے وہ كہيں گے علام النيوب تو تو ہى ہے نہ كہ ہم۔ اس سے معلوم ہوا كہ انبيا ورسل عالم النيب نہيں ہوتے' عالم النيب صرف ايك الله كى ذات ہے۔ انبيا كو جتنا كہم بھى علم ہوتا ہے' اولا تو اس كا تعلق ان امور سے ہوتا ہے جو فرائض رسالت كى اوائيگى كے لئے ضرورى ہوتے ہيں۔ ثانيا ان سے بھى ان كو بذرايعہ وحى ہى آگاہ كياجاتا ہے۔ حالاتكہ عالم النيب وہ ہوتا ہے جس كو ہرچيز كاعلم ذاتى

إِذْ قَالَ اللهُ لِعِيْسَى الْنَ مَنْ مَ اذْ كُوْنِهُ مَتِى عَلَيْكَ وَعَلَى وَالْمَالِمَةِ فَا اللهُ اللهُ لِعِيْسَى الْنَكُ اللهُ وَالْمَالَةُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

جب کہ اللہ تعالی ارشاد فرمائے گاکہ اے عینی بن مریم!
میرا انعام یاد کرو جو تم پر اور تمہاری والدہ پر ہوا ہے ،
جب میں نے تم کو روح القدس (ا) ہے تائید دی۔ تم
لوگوں ہے کلام کرتے تھے گود میں بھی (۲) اور بڑی عمر میں
بھی اور جب کہ میں نے تم کو کتاب اور حکمت کی باتیں
اور تورات اور انجیل کی تعلیم دی (ا) اور جب کہ تم
میرے حکم ہے گارے ہے ایک شکل بناتے تھے جیہ
بریدہ کی شکل ہوتی ہے پھرتم اس کے اندر پھونک مار
دیتے تھے جس ہے وہ پر ندبن جا تاتھا میرے حکم ہے اور
تم اچھا کر ویتے تھے مادر زاد اندھے کو اور کوڑھی کو
میرے حکم ہے اور جب کہ تم مردوں کو نکال کر کھڑا کر
میرے حکم ہے اور جب کہ تم مردوں کو نکال کر کھڑا کر
اسرائیل کو تم ہے باز رکھا جب تم ان کے باس دلیلیں
اسرائیل کو تم ہے باز رکھا جب تم ان کے باس دلیلیں
لے کر آئے تھے (۵) پھران میں جو کافرتے انہوں نے
کہا تھا کہ بجر کھلے جادو کے یہ اور پچھ بھی نہیں۔ (۱) (۱۱)

طور پر ہو' نہ کہ کسی کے بتلانے پر اور جس کو بتلانے پر کسی چیز کاعلم حاصل ہواسے عالم الغیب نہیں کہا جا تا' نہ وہ عالم الغیب ہو تاہی ہے۔ فافھۂ وَتَدَبَّرُ وَلَا تَكُنْ مِنَ الْغَافِلِيْنَ

- (۱) اس سے مراد حفرت جبریل علیہ السلام ہیں جیساکہ سورہ بقرہ کی آیت نمبر۸۷ میں گزرا۔
- (۲) گود میں اس وقت کلام کیا' جب حضرت مریم علیها السلام اپنے اس نو مولود (بچے) کو لے کراپی قوم میں آئیں اور انہوں نے اس بچے کو دیکھ کر تعجب کا اظهار اور اس کی بابت استفسار کیا تو اللہ کے تھم سے حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے شیر خوارگی کے عالم میں کلام کیا اور بردی عمر میں کلام سے مراد' نبوت سے سر فراز ہونے کے بعد دعوت و تبلیغ ہے۔
  - (٣) اس كى وضاحت سورهُ آل عمران كى آيت ٣٨ ميں گزر چكى ہے۔
  - (٣) ان معجزات کاذکر بھی نہ کورہ سورت کی آیت ٣٩ میں گزر چکا ہے۔
- (۵) یہ اشارہ ہے اس سازش کی طرف جو یہودیوں نے حفرت عیسیٰ علیہ السلام کے قتل کرنے اور سولی دینے کے لئے تیار کی تھی۔ جس سے اللہ نے بچاکر انہیں آسان پر اٹھالیا تھا۔ ملاحظہ ہو حاشیہ سور ہ آل عمران آیت ۵۴۔
- (٦) ہرنی کے مخالفین 'آیات اللی اور معجزات دیکھ کر انہیں جادو ہی قرار دیتے رہے ہیں۔ حالا نکہ جادو تو شعبرہ بازی کا ایک فن ہے 'جس سے انبیا علیہم السلام کو کیا تعلق ہو سکتا ہے؟ علاوہ ازیں انبیا کے ہاتھوں ظاہر ہونے والے معجزات

وَ إِذَا وَحَيْثُ إِلَى الْحَوَارِةِ فَ آنَ امِنُوْ إِنْ وَيَرَسُو لِنَّ قَالُوَّا امْنَا وَاشْهَدُ بِأَثَنَا مُشْلِمُونَ ۞

إِذْ قَالَ الْحَوَادِيُّوْنَ يَعِيْسَى ابْنَ مَرْيَحَ هَلُ يَسْتَعِلَيْعُ رَبُّكَ اَنْ يُتُنَوِّلَ عَلَيْنَا مَآلِدَ ةً قَالَ اتْحَوُّ اللهَ إِنْ كُنْتُو مُؤْمِنِيْنَ شَ

اورجب کہ میں نے حوار ین کو تھم دیا (الکمہ تم مجھ پر اور میرے رسول پر ایمان لاؤ انہوں نے کما کہ ہم ایمان لائے انہوں نے کما کہ ہم ایمان لائے اور آپ شاہد رہیئے کہ ہم پورے فرماں بردار ہیں۔(ااا)

وہ وقت یاد کے قابل ہے جب کہ حواریوں نے عرض کیا کہ اے عیلیٰ بن مریم اکیا آپ کارب ایساکر سکتاہے کہ ہم پر آسان سے ایک خوان نازل فرمادے؟ (۲) آپ نے

قادر مطلق الله تبارک و تعالی کی قدرت و طاقت کا مظهر ہوتے تھے "کیونکہ وہ اللہ ہی کے تھم ہے اور اس کی مشیت وقد رت سے ہوتے تھے۔ کی نبی کے افقیار میں یہ نہیں تھا کہ وہ جب چاہتا اللہ کے تھم اور مشیت کے بغیر کوئی مجزہ صادر کرکے دکھا دیتا ای لئے یہاں بھی و کھیے لیجئے کہ حضرت عیلی علیہ السلام کے ہر مجزے کے ساتھ اللہ نے چار مرتبہ یہ فرمایا " بیاذنین " کہ "ہر مجزہ میرے تھم سے ہوا ہے"۔ یمی وجہ ہے کہ جب نبی ماٹھی کیا ہے مشرکین مکہ نے مختلف معجوزات کے دکھانے کا مطالبہ کیا جس کی تفصیل سور ہ بنی اسرائیل آیت نمبراہ سام میں ذکر کی گئی ہے تو اس کے جواب میں نبی ماٹھی کیا نہ کی فرمایا پھر مین کی تفصیل سور ہ بنی اسرائیل آیت نمبراہ سام میں ذکر کی گئی ہے تو اس کے جواب میں نبی ماٹھی کیا ہے دو اس کروری سے میں نبی ماٹھی کیا گئی کروری سے میں نبی میں فرمایا پھر کیا گئی کروری سے کہ وہ یہ چزیں نہ دکھا تھے 'وہ تو دکھا سکتا ہے لیکن اس کی حکمت اس کی مقتضی ہے یا نہیں؟ یا کب مقتضی ہو پاک ہے اور اس کا علم اس کو ہو اور اور ہو اور تاوی کے مطابق وہ فیصلہ کرتا ہے) لیکن میں تو صرف بشراور رسول ہوں " یعنی میرے اندر یہ مجزات دکھانے کی اپنے طور پر طاقت نہیں ہے۔ بسرطال انبیا کے مجزات کا جادو سے کوئی تعلق نہیں ہو تا اگر ایا ہو تا تو جادو گر اس کا تو ٹر مہیا کر لیتے۔ لیکن حضرت موسی علیہ السلام کے واقعے سے ثابت ہے کہ دنیا بھر کے جمع شدہ بڑے معلوم ہو گیا تو وہ صلاح کی واقع وہ وہ اور جادو کا فرق واضح طور پر معلوم ہو گیا تو وہ مسلمان ہو گئے۔

سوم ہو ی ہو وہ سمان ہو سے۔

(۱) حَوَارِیْن َ سے مراد حضرت عیمیٰ علیہ السلام کے وہ پیرو کار ہیں جو ان پر ایمان لائے اور ان کے ساتھی اور مدد گار ہیں جو ان کی تعداد ۱۲ بیان کی جاتی ہے۔ وہی سے مراد یمال وہ وہی نہیں ہے جو بذریعہ فرشتہ انہیا علیم السلام پر نازل ہوتی تھی بلکہ یہ وہی المام ہے 'جو اللہ تعالی کی طرف سے بعض لوگوں کے دلوں میں القاکر دی جاتی ہے 'جیسے حضرت موک علیہ السلام کی والدہ اور حضرت مریم ملیما السلام کو ای قتم کا الهام ہوا جے قرآن نے وہی ہی سے تعبیر کیا ہے۔

(۲) مَا دِدَة ' الیے برتن (سین ' پیٹ یا ٹرے وغیرہ) کو کتے ہیں جس میں کھانا ہو۔ ای لئے وسترخوان بھی اس کا ترجمہ کر لیا جا آ ہے کیونکہ اس پر بھی کھانا چنا ہو تا ہے ۔ سورت کا نام بھی اس مناسبت سے ہے کہ اس میں اس کا ذکر ہے حَواریینن خوابی نظمینان قلب کے لیے یہ مطالبہ کیا جس طرح حضرت ابراہیم علیہ السلام نے احیاۓ موتی کے مشاہدے کی خوابش فا ہر فرمائی تھی۔

فرمایا کہ اللہ سے ڈرواگر تم ایمان والے ہو۔ (۱۱) (۱۱۳) وہ بولے کہ ہم یہ چاہتے ہیں کہ اس میں سے کھائیں اور ہمارے دلوں کو پورا اطمینان ہو جائے اور ہمارا یہ یقین اور بڑھ جائے کہ آپ نے ہم سے بچ بولا ہے اور ہم گواہی دینے والوں میں سے ہو جائیں۔(۱۱۳) عیسیٰ ابن مریم نے دعا کی کہ اے اللہ اے ہمارے بیوردگار! ہم پر آسان سے کھانا نازل فرما! کہ وہ ہمارے بروردگار! ہم پر آسان سے کھانا نازل فرما! کہ وہ ہمارے

لئے لینی ہم میں جو اول ہیں اور جو بعد کے ہیں سب کے

لئے ایک خُوشی کی بات ہو جائے (۲) اور تیری طرف

قَالُوْا نُرِيُدُ آنْ ثَاكُلُ مِنْهَا وَتَطْمَعِنَ تُكُونُبُنَا وَنَعْلَوَ آنُ قَدُ صَدَقْتَنَا وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشِّهِدِيْنَ عَلَيْهِ

قَالَ عِنْمَى ابْنُ مَرْنِيَو اللّٰهُوَرَتَبَاۤ اَنِوْلُ عَلَيْنَا مَآلِدَاً مَّلِيَكَا مَا لَكُوْ تَكُونُ لَنَاعِمُيكُالِا وَلِيَا وَاخِرِيَا وَالْيَهِ مِّنْكَ ثَوَاذُو فَيَا وَ انْتَ خَيُوالاِزِوْنِي ۞

(۱) یعنی بیہ سوال مت کرو'ممکن ہے بیہ تمہاری آ ذمائش کا سبب بن جائے کیونکہ حسب طلب معجزہ و کھائے جانے کے بعد اس قوم کی طرف سے ایمان میں کمزوری عذاب کا باعث بن علق ہے۔ اس لئے حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے انہیں اس مطالبے سے روکااور انہیں اللہ سے ڈرایا۔

اس سے معلوم ہوا کہ جن لوگوں نے وی کے لفظ سے یہ استدلال کیا ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کی والدہ اور حضرت مریم مریم نَبِیَّةٌ تحقین' اس لئے کہ ان پر بھی اللہ کی طرف سے وی آئی تھی' صحیح نہیں۔ اس لئے کہ یہ وی 'وی الهام ہی تھی' جیسے یمال ﴿ اَوْحَیْتُ إِلَیٰ الْحَوَّالِیْنَ ﴾ میں ہے یہ وی رسالت نہیں ہے۔

(۲) اسلامی شریعتوں میں عید کامطلب یہ نہیں رہا ہے کہ قومی تہوار کا ایک دن ہو جس میں تمام اخلاقی قیود اور شریعت کے ضابطوں کو پامال کرتے ہوئے بے چگم طریقے سے طرب و مرت کا اظہار کیا جائے 'چراغاں کیا جائے اور جشن منایا جائے 'جیسا کہ آج کل اس کا کبی مفہوم سمجھ لیا گیا ہے اور اس کے مطابق تہوار منائے جاتے ہیں۔ بلکہ آجانی شریعتوں میں اس کی حیثیت ایک ملی تقریب کی ہوتی ہے 'جس کا اہم مقصد یہ ہو تا ہے کہ اس روز پوری ملت اجتماعی طور پر اللہ تعالیٰ کا شکرادا کر سے اور اس کی تکبیرو تحمید کے زمزے بلند کرے۔ یہاں بھی حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے اس دن کو عید بنانے کی جس خواہش کا اظہار کیا ہے اس سے ان کا مطلب یہی ہے کہ ہم تعریف و تبحید اور تکبیرو تحمید کریں۔ بعض اہل برعت اس "عید مائدہ" سے "میاد" گا جواز ثابت کرتے ہیں۔ طالا تکہ اول تو یہ ہماری شریعت سے پہلے کی شریعت کا دواہش کا اظہار ہوا تھا اور پنجیر بھی اللہ کے تھم سے شرعی احکام بیان کرنے کا مجاز ہو تا ہے۔ تیبرے عید کا مفہوم ومطلب بھی وہ ہو تا ہے جو خہ کورہ بالا سطوں میں بیان کیا گیا ہے۔ جب کہ "عید میلاد" میں ان میں سے کوئی بات بھی ومطلب بھی وہ ہو تا ہے جو خہ کورہ بالا سطوں میں بیان کیا گیا ہے۔ جب کہ "عید میلاد" میں ان میں سے کوئی بات بھی نہیں ہے۔ اسلام میں صرف دو ہی عیدیں ہیں جو نہیں ہے۔ اسلام میں صرف دو ہی عیدیں ہیں جو اسلام نے مقرر کی جین عید الفطراور عیدالاضیٰ۔ ان کے علاوہ کوئی تیسری عید نہیں ہے۔ اسلام میں صرف دو ہی عیدیں ہیں جو اسلام نے مقرر کی جین عید الفطراور عیدالاضیٰ۔ ان کے علاوہ کوئی تیسری عید نہیں ہے۔

قَالَ اللهُ اِنِّى ُمُنَزِّلُهَا عَلَيْكُمْ فَمَنَّ يَكُفُرْ بَعِنْدُ مِثْكُمْ فَالَّنَّ اُعَذِّبُهُ عَذَا اِكَالَا اُعَلَابُهُ اَحَدًا اِمِّنَ الْعُلَمِيْنِ شَ

وَاذْ قَالَ اللهُ لِعِيْسَى ابْنَ مُرْتِهِ مَ اَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ آَخِذُ وْنَى وَأَقِى الهَيْنِ مِنْ دُوْنِ اللهِ قَالَ سُعُنكَ مَا بَلُوْنُ لِأَنَ اَقُولَ مَالَيْسَ لِي بِيْحِيِّ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدُ عِلْمَتَهُ تَعْلَىمُ مَا فَيْ نَفْسِى

ے ایک نشانی ہو جائے اور تو ہم کورزق عطافرمادے اور تو ہم کورزق عطافرمادے اور تو ہم کورزق عطافرمادے حق تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ میں وہ کھانا تم لوگوں پر نازل کرنے والا ہوں' چھرجو شخص تم میں ہے اس کے بعد ناحق شناس کرے گا تو میں اس کو الی سزا دول گاکہ وہ سزا دنیا جمان والوں میں سے کسی کو نہ دول گا۔ (۱۵)

اور وہ وقت بھی قابل ذکر ہے جب کہ اللہ تعالی فرمائے گا کہ اے عیسیٰ ابن مریم اکیا تم نے ان لوگوں سے کمہ دیا تھا کہ مجھ کو اور میری مال کو بھی علاوہ اللہ کے معبود قرار دے لوا (۲) عیسیٰ عرض کریں گے کہ میں تو تجھ کو منزہ

(۱) سیمانِدَۃٌ (خوان طعام) آسمان سے اترا یا نہیں؟ اس کی بابت کوئی صحیح اور صریح مرفوع حدیث نہیں۔ جمہور علما (امام ثوکانی اور امام ابن جریر طبری سمیت) اس کے نزول کے قائل ہیں اور ان کا استدلال قرآن کے الفاظ ﴿ إِنِّهُ مُؤَلَّهُا وَمَامُ ابن جریر طبری سمیت) اس کے نزول کے قائل ہیں اور ان کا استدلال قرآن کے الفاظ ﴿ إِنِّهُ مُؤَلَّهُا ﴾ سے ہے کہ یہ اللہ کا وعدہ ہے جو یقینا سچا ہے لین اسے اللہ کی طرف سے یقیٰی وعدہ قرار دینا اس لئے صحیح نہیں کہ معلوم ہو تاکہ اسکے الفاظ فَمَن بَکُفُر اس وعدے کو مشروط ہونے کو ظاہر کرتے ہیں۔ اس لئے دو سرے علم کتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے یہ شرط من کر انہوں نے کہا کہ پھر ہمیں اس کی ضرورت نہیں۔ جس کے بعد اس کا نزول نہیں ہوا۔ امام ابن کشر نے ان آغار کی اسانیہ کو جو امام مجاہد اور حضرت حسن بن بھری سے منقول ہیں ، صحیح قرار دیا ہے۔ نیز کما ہے کہ ان آثار کی تائید اس بات سے بھی ہوتی ہے کہ نزول مائدہ کی کوئی شرت عیسائیوں میں ہے 'نہ ان کی کہا ہول میں درج ہے۔ طالانکہ اگر یہ نازل ہوا ہو تا تو اسے ان کے ہاں مشہور بھی ہونا چاہئے تھا اور کتابوں میں بھی تو اتر سے یا کم میں درج ہے۔ طالانکہ اگر یہ نازل ہوا ہو تا تو اسے ان کے ہاں مشہور بھی ہونا چاہئے تھا اور کتابوں میں بھی تو اتر سے یا کم اصاد سے نقل ہونا چاہئے تھا اور کتابوں میں بھی تو اتر سے یا کم اصاد سے نقل ہونا چاہئے تھا و رکتابوں میں بھی تو اتر سے یا کم اصاد سے نقل ہونا چاہئے تھا و رکتابوں میں بھی تو اتر سے یا کم

(۲) سی سوال قیامت والے دن ہوگا اور مقصداً س سے اللہ کو چھوڑ کر کسی اور کو معبود بنالینے والوں کی زجرو تو بی ہے جن کو تم معبود اور حاجت روا سجھتے تھے 'وہ تو خود اللہ کی بارگاہ میں جواب دہ ہیں۔ دو سری بات میہ معلوم ہوئی کہ عیسائیوں نے حضرت مسیح علیہ السلام کے ساتھ حضرت مربم علیما السلام کو بھی اللہ (معبود) بنایا ہے۔ تیسری بات سہ معلوم ہوئی کہ مِن دُونِ اللهِ (اللہ کے سوا معبود) وہی نہیں ہیں جنہیں مشرکین نے پھریا لکڑی کی مور تیوں کی شکل میں بناکران کی بوجا کی 'جس طرح کہ آج کل کے قبر پرست علما اپنے عوام کو یہ باور کرا کے مغالطہ دیتے ہیں۔ بلکہ وہ اللہ کے نیک بھی مِن دُونِ اللهِ میں شامل ہیں جن کی لوگوں نے کسی بھی انداز سے عبادت کی۔ جیسے حضرت عیسیٰ علیہ السلام اور مربم کی عیسائیوں نے کی۔

وَلِآاَعُكُومَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ آنَتَ عَكَامُ الْغُيُوبِ 🌚

سمجھتا ہوں' مجھ کو کسی طرح زیبانہ تھاکہ میں الی بات
کہتا جس کے کہنے کا مجھ کو کوئی حق نہیں' اگر میں نے کہا
ہو گاتو تجھ کو اس کا علم ہو گا۔ تو تو میرے دل کے اندر کی
بات بھی جانتا ہے اور میں تیرے نفس میں جو کچھ ہے اس
کو نہیں جانتا۔ (۱) تمام غیبوں کا جاننے والا تو ہی
ہے۔(۱۲)

میں نے تو ان سے اور کچھ نہیں کہا مگر صرف وہی جو تو نے مجھ سے کہنے کو فرمایا تھا کہ تم اللہ کی بندگی اختیار کرو جو میرا بھی رب ہے اور تمہارا بھی رب ہے۔ (۲) میں ان پر گواہ رہاجب تک ان میں رہا۔ پھر جب تو نے مجھ کو اٹھا لیا تو تو ہی ان پر مطلع رہا۔ (۳) اور تو ہر چیز کی پوری خبر رکھتا ہے۔ (۱۱۷) مَاثَلُتُ لَهُمُ إِلَامَآ اَمُرَتَّقِى ْ يِهَ آنِ اعْبُدُوااللهَ رَبِّى وَرَيَّكُمْ ۗ وَكُنْتُ عَلَيْهُمْ شَهِيدًا المَّادُمْتُ فِيهُمُ وَلَلمَّا لَوَ فَيْتَزِيْ كُنْتَ

أنْتَ الرَّوْنِيَعَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْ مُنْهُولِيْ ﴿

(ا) حضرت عیسیٰ علیه السلام کتنے واضح الفاظ میں اپنی بابت علم غیب کی نفی فرما رہے ہیں۔

(۲) حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے توحید وعبادت رب کی بیہ دعوت عالم شیرخوارگ میں بھی دی' جیسا کہ سور ہُ مریم میں ہے ہے اور عمر جوانی و کمولت میں بھی۔

إِنْ تُعَنِّ بُهُهُ وَإِنَّهُ مُعِبَادُكَ وَإِنْ تَغَفِّرُلَهُمُ وَإِنَّكَ أَنْتُ الْمُثَّ الْمُثَانِينُ الْمُؤ

قَالَ اللهُ لِهَذَا يَكُمُ يَنْفَعُ الصَّدِ قِيْنَ صِدْقُهُمُ لِهَوُرَجَنْتُ بَخُوِيُ مِنْ تَقِيّمُ الْاَنْهُ رُخِلِارِينَ فِيهَا آبَدًا أَرْضِى اللهُ عَنْهُو وَرَضُوا عَنْهُ ذَٰ لِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ۞

يِلْهُ وَمُلُكُ السَّمَا وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيٌّ تَدِيرٌ ﴿

اگر توان کو سزادے تو بیہ تیرے بندے ہیں اور اگر توان کو معاف فرمادے تو تو زبردست ہے حکمت والا ہے۔ (۱۱۸)

الله ارشاد فرمائے گا کہ بیہ وہ دن ہے کہ جو لوگ سچے تھے ان

کاسچا ہو ناان کے کام آئے گا<sup>(۲)</sup> ان کو باغ ملیں گے جن کے سنچے نسریں جاری ہوں گی جن میں وہ ہمیشہ ہمیشہ کو رہیں گے۔

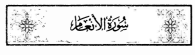
الله تعالیٰ ان سے راضی اور خوش اور سیاللہ سے راضی اور خوش ور بیا للہ سے راضی اور خوش ور بیاللہ سے راضی اور خوش ہیں 'یہ بڑی (بھاری) کامیانی ہے۔ (۱۹۹)

خوش ہیں 'یہ بردی (جماری) کامیابی ہے۔(۱۹۹) اللہ ہی کی ہے سلطنت آسانوں کی اور زمین کی اور ان چیزوں کی جو ان میں موجود ہیں اور وہ ہرشے پر پوری قدرت رکھتاہے۔(۱۲۰)

سورة انعام کمی ہے اس میں ایک سوپنیٹر ہے آیتیں اور بیں رکوع ہیں۔

شروع کرتا ہوں اللہ کے نام سے جو کہ نمایت مہوان بڑا رحم والاہے۔

تمام تعریفیں اللہ ہی کے لا کق ہیں جس نے آسانوں کو اور زمین کو پیدا کیااور تاریکیوں اور نور کو بنایا <sup>(۳)</sup> پھر بھی کافر



ٱكْحَمُدُولِيهِ الّذِي خَلَقَ التّمَاوِتِ وَالْرُضَ وَجَعَلَ الظَّلْمَةِ وَ الْأَوْنَ وَ الشَّالَةِ وَ اللّؤُودُ الْخَلْمَةِ وَ اللّؤُودُ اللّذِينَ كَفَرُا أُولِرَ يَهِمْ يَعْدِالُؤنَ ٠

(۱) یعنی مطلب یہ کہ یااللہ! ان کامعالمہ تیری مثیت کے سرد ہے 'اس لئے کہ تو فَعَالٌ لِمَا یُرِیدُ بھی ہے '(جو چاہے کر سکتا ہے) اور تجھ سے کوئی باز پرس کرنے والا بھی نہیں ہے۔ ﴿ لَا يُدُعَلُ عَدَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُدُعَا وُنَ ﴾ (الانبیاء - ۲۳) "اللہ جو پچھ کرتا ہے 'اس سے باز پرس نہوں کو الوگوں سے ان کے کاموں کی باز پرس ہو گی"۔ گویا آیت میں اللہ کے سامنے بندوں کی عاجزی و بے کسی کا اظہار بھی ہے اور اللہ کی عظمت و جلالت اور اس کے قادر مطلق اور مختار کل ہونے کا بیان بھی اور پھران دونوں باتوں کے حوالے سے عفو و مغفرت کی التجا بھی۔ سجان اللہ! کسی مجیب و بلیغ آیت ہے۔ اس کئے حدیث میں آتا ہے کہ ایک رات نبی مرتبہ ہو گئے۔ (مند احمد جلد ۵ 'ص ۱۹۳)

(۲) حضرت ابن عباس بھاتھ نے اس کے معنی سے بیان فرمائے ہیں یَنفعُ الْمُوَحِدِیْنَ تَوْجِیدُهُمْ وہ دن ایسا ہوگا کہ صرف توحید ہی موصدین کو نفع پہنچائے گی ایعنی مشرکین کی معانی اور مغفرت کی کوئی صورت نہیں ہوگ۔

(m) ظلمات سے رات کی تاریکی اور نور سے دن کی روشنی یا کفر کی تاریکی اور ایمان کی روشنی مراد ہے۔ نور کے